8 Ecole Pratique P S L +r :@

des Hautes Etudes ; EFEO —
Ecole francaise
d’Extréme-Orient

MASTER 2 Mention Histoire, philologie et religions (EPHE-PSL/EFEO)

ETUDES ASIATIQUES — Année universitaire 2021-2022

MEMOIRE DE MASTER 2
Plaisirs bouddhiques :

le monde des sens et le luxe entre théories et pratiques

Flora AGUDO
Juin 2022

Sous la direction de : Charlotte SCHMID



Je remercie Charlotte Schmid, ma directrice de mémoire, pour son aide dans mes recherches,
son écoute, sa disponibilité et ses nombreuses relectures.

Je remercie également Vincent Tournier pour les informations qu’il m’a transmises pour
agrémenter ma recherche d’éléments littéraires, iconographiques, épigraphiques et bibliographiques.
Ma participation a son séminaire a grandement enrichi ma connaissance, quoiqu’encore imparfaite,
du Bouddhisme. Les lectures de la Prasendjitpariprccha et de I'Avalokita-Sitra (Mvu) ont été
particulierement utiles a mon sujet, me donnant la satisfaction d’avoir su traduire, avec son aide,
qguelques extraits.

Je remercie Camille Samsa pour ses encouragements, ses conseils et ses relectures ; mais aussi
mon grand-peére, pour ses réflexions et sa perspicacité ainsi que pour son ceil attentif au cours des
relectures ; et Romain Sporn pour son écoute et son soutien tout au long de ma recherche



1. LES CINQ SENS DANS LE BOUDDHISME

BOUDDHISME

1.1. L’ouie

1.2. L'odorat

1.3. La vue

1.4. Les sens de contact : le goit et le toucher

1.5. La différence entre les sens de distance et les sens de contact
1.6. Conclusion

2. LA PERCEPTION AU CCEUR DU PROSELYTISME BOUDDHIQUE

2.1.

2.2.

2.3.

Les figures féminines sur les stiipas : figures de sensualité
Le gain des mérites karmiques par des offrandes « sensibles »

Le réle des figures d’influence et de prosélytisme : le roi et la courtisane

: REPRESENTATIONS, CULTE ET PRATIQUES DU

10

10

29

45

67

72

76

78

78

85

92



AN Anguttara Nikaya

BVb Bhikkhunivibhanga

Cll — Bh Inscr. Corpus Inscriptionum Indicarum — Bharhut Inscriptions
Dhp Dhammapada

Divy Divyavadana

DN Digha Nikaya

Gv Gandavyiha

Ja Jataka

KS Kamasatra

KGH Inscr. Kanaganahalli Inscriptions
KN Khuddaka Nikaya

KSS Kathdsaritsagara

Lal Lalitavistara

MN Majjhima Nikaya

MPPS Mahdaprajiiaparamitasastra
Mvu The Mahavastu

Prp Prasenajitpariprccha

Ra Ratnavali

Ram RaMayéana

Siks Siksasamuccaya

SN Samyutta Nikaya

Suhr Suhrllekha

Tbk Tathdagatabimbakarapanasitra



Pour sa derniére incarnation, Svetaketu choisit de descendre dans le sein de la reine Maya du
clan des Sakya, au coeur du Kamadhatu, prenant chair parmi les Hommes, a une époque dominée par
la souffrance. Le Kimadhatu en tant que monde matériel et sensoriel est a la fois un lieu ou regnent le
désir, la passion et I'égoisme et le seul lieu du samsdra dans lequel les étres ont la possibilité
d’atteindre I’Eveil. En tant que premier niveau d’existence, il induit un attachement au monde matériel
par le biais de la sensorialité, qui est a I'origine de la souffrance des étres. L’Eveil n’est rendu possible
que par un détachement du monde des sens. C’'est ce parcours qu’effectue le Bodhisattva Sakyamuni :
différents moments de sa vie constituent en effet des étapes dans le processus de détachement du
monde des sens, le rapprochant peu a peu de la Libération finale. Un épisode en particulier nous
permettra de mettre en lumiére I'importance de ce processus de détachement vis-a-vis des sens dans
la perspective de I'arrét des renaissances. Il s’agit du Grand Départ, i.e. la fuite du palais par Sakyamuni,

renoncant a la vie princiére que lui offrait sa naissance dans le clan Sakya.

Voici comment le Mahdavastu évoque la vie de luxe menée par le Buddha avant ce Grand
Départ, Sakyamuni lui-méme la rappelant pour les moines :
« | was delicately, most delicately brought up, monks. And while | was being thus delicately

brought up my Sakyan father caused to be built for me three palaces, for the cold, the warm
and the rainy seasons, where | might divert, enjoy and amuse myself.

(...) I was delicately, most delicately brought up, monks. And while | was being thus delicately
(116) brought up, my Sakyan father caused awnings to be made over these couches to ward
off dust and light, so that | might divert, enjoy and amuse myself.

| was delicately, most delicately brought up, monks. And while | was being thus delicately
brought up, my Sakyan father provided me with various kinds of ointment, namely of aloe,
sandalwood, black gum and the tamala leaf, so that | might divert, enjoy and amuse myself.

| was delicately, most delicately brought up, monks. And while | was being thus delicately
brought up, my Sakyan father had made for me various kinds of garments, namely, of fine
Benares cotton and of fine wool, that | might divert, enjoy and amuse myself.

| was delicately, most delicately brought up, monks. And while | was thus being delicately
brought up, my Sakyan father provided me with various garlands, namely, of the flowers of
the atimuktaka, the campaka, the varsika the vatuskarin, the blue water lily, the dona, flowers
culled by devas, that | might divert, enjoy and amuse myself.

| was delicately, most delicately brought up, monks. And while | was being thus delicately
brought up, my Sakyan father provided me with a varied diet, namely rice from which the black
grain had been sifted and curry of various flavours, that | might divert, enjoy and amuse myself.

(...) I was delicately, most delicately brought up, monks. And while | was being thus delicately
brought up, my Sakyan father provided me with the means of enjoying the five varieties of
sensual pleasures, namely dance, song, music, orchestra and women, that | might divert, enjoy
and amuse myself.




(...) I was delicately, most delicately brought up, monks. And while | was being thus delicately
brought up, my Sakyan father had a sunshade held over me when | went abroad lest the heat,
dust or light torment me, and so that | might divert, enjoy and amuse myself. »*

Dans ce passage, la vie du prince Siddhartha est décrite comme étant luxueuse, i.e. fondée sur
les plaisirs des sens. Les souffrances du corps lui sont épargnées : il ne peut avoir ni chaud ni froid,
grace aux palais, au parasol, aux éventails, aux tissus qui lui sont fournis ; il ne peut avoir faim, grace a
la diversité de mets qui lui sont proposés ; il ne peut étre en mauvaise santé, grace aux onguents et
aux parfums qui lui assurent en permanence une odeur agréable. Il jouit également de moyens de se
divertir : des femmes peuplent son harem, jouant de la musique, dansant, chantant, satisfaisant
chacun de ses désirs. Lorsque le roi Suddhodana, pére de Siddhartha, pressent le départ de son fils, il
redouble d’attention envers le prince et tente de I'aveugler par de divins plaisirs, pour le persuader de
rester?. Le roi a, en effet, connaissance d’une prophétie prononcée au moment de la naissance du
Bodhisattva : il deviendra un roi universel (cakravartin) s’il reste dans le monde, ou un étre éveillé
(buddha), s'il le quitte, s’engageant sur la voie de I'ascétisme. Malgré les tentations mises en place par
le roi, la vue de Siddhartha sur son harem, un soir, lui fait réaliser la souffrance des étres destinés a

rester dans le samsara :

« Le Bodhisattva regarda la troupe tout entiére des femmes, et les examina avec attention.
Quelques-unes ont leurs vétements arrachés ; quelques-unes ont les cheveux en désordre ;
guelques unes ont leurs ornements dispersés ; quelques-unes ont leurs diademes tombés ;
guelques-unes, avec les épaules meurtries, ont le corps difforme ; quelques-unes ont le visage
déformé ; quelques-unes ont les yeux de travers ; quelques-unes laissent couler leur salive ;
quelques-unes toussent; quelques-unes rient; quelques-unes prononcent des mots sans
suite ; quelques-unes grincent des dents ; quelques-unes ont le visage décoloré ; quelques-
unes ont le corps déformé ; quelques-unes ont les bras pendants ; quelques-unes ont les pieds
écartés ; quelques-unes ont la téte blessée ; quelques-unes ont la téte voilée ; quelques-unes
ont le tour du visage renversé et contourné ; quelques-unes ont le corps mutilé ; quelques-
unes ont le corps compléetement nu ; quelques-unes, toutes contrefaites, font entendre des
sons rauques, quelques-unes, tenant des tambours, ont la téte et le corps renversés;
guelques-unes ont les mains étendues sur des vinas ou des vallakis ; quelques-unes serrent
une flte entre les dents; quelques-unes ont jeté les instruments de musique (appelés)
Kifipalas, Nakoulas et Sampatadas. Quelques-unes ouvrent et ferment les yeux en clignant ;
guelques-unes ont le visage contourné. Le Bodhisattva, en examinant les habitantes de
I'appartement des femmes ainsi transformées et étendues sur le plancher, se fit I'idée d’un
cimetiére. »3

1 JONES, 1987, Mvu, Vol. I, 116-117, p. 111-113.

2 « The women are told: “You must never stop your songs and music;

You must make him stay, so captivate his mind with your games of pleasure.

Demonstrate all your many ways of female trickery and make a good effort;

Watch over him and create hindrances so that the Gentle Being does not depart! » (THE DHARMACHAKRA
TRANSLATION COMMITTEE (tr.), 2013, Lal, Chap. 15, p. 144.)

3 FOUCAUYX, 1988, Chap. XV, p. 181.



Cette vision d’horreur sur les femmes de son harem améne Sakyamuni a réaliser que les étres
du Kamadhatu sont impermanents : le Temps les fait naitre, souffrir, mourir et puis renaitre. Leur
attachement au luxe et aux plaisirs des sens les assujettit au désir et leur empéche d’entrevoir la
possibilité d’'une Libération, d’'un arrét du cycle des renaissances. En voyant ces femmes endormies,
silencieuses, immobiles, Sakyamuni réalise la mortalité du corps physique et la cécité des étres qui ont

pour quéte la satisfaction perpétuelle de leurs plaisirs :

« Ceux qui, ayant un mauvais jugement enveloppé des ténebres d’un trouble extréme,
prennent pour des qualités les qualités du désir qui n’en sont pas, comme des oiseaux entrés
dans une cage, ne trouvent pas d’issue. (...) Ainsi, par ces trente-deux remarques, le
Bodhisattva ayant complétement apprécié I'appartement des femmes, se formant une idée
nette de l'impureté du corps, concevant l'idée de répulsion, produisant I'idée de blame ;
reportant sa réflexion sur son corps; voyant bien la misére du corps, se dégageant de
I'inclination vers le corps ; se formant bien I'idée de pur, pénétrant I'idée de I'impur, depuis la
plante des pieds jusqu’en haut, a la limite du cerveau, il vit que le corps était né de I'impur,
procédait de I'impur, laissant couler toujours ce qui est impur. »*

Cette révélation s’inscrit dans la continuité d’'un événement légerement antérieur: le
Bodhisattva avait déja observé la mortalité et la souffrance du corps physique en se promenant dans
les parcs du palais avait rencontré successivement la vieillesse, la maladie et la mort. La voie de
I"ascétisme lui avait alors déja paru étre la voie de la sagesse. Avec I'épisode du Sommeil des Femmes,
son pressentiment se confirme : il prend la décision de quitter sa vie de luxe. Le Bodhisattva doit alors
écouter le discours tentateur de son serviteur (upasthayaka) Chandaka, qui tente de le résonner en

louant et en énumérant les plaisirs des sens dont il pourrait jouir sans inquiétude en restant au palais :

« Celle qui a les yeux comme un pétale de lotus épanoui, parée de guirlandes de perles et de
pierres précieuses, pareille a I'éclair qui, dans le ciel, jaillit des nuages amoncelés, vous ne la
regardez pas, brillante sur sa couche ?

Et ces flGtes, ces tambours, au son agréable ; ces instruments de musique et ces concerts ? et
les chants des Tchakoras et les gazouillements des Kalabifigkas ? cette demeure semblable a
celle des femmes des Kinnaras, comment les abandonnerez-vous ?

Les jasmins, les lotus bleus, les aloes, les Tchampakas et les guirlandes aux odeurs suaves,
bouquets de fleurs réunies ; les aloés noirs, les cassolettes, ol brilent les meilleurs parfums,
les onguents par excellence, vous ne les regardez pas ?

Les mets odorants aux saveurs les plus flatteuses, les mieux apprétés avec des épices
délicieuses ; les breuvages si bien préparés avec du sucre, vous ne les regardez pas ? Seigneur,
ol irez-vous ?

Ces excellents et beaux vétements de Kaci (Bénares), chauds dans la saison froide, avec des
onguents excellents, et au temps des chaleurs, imprégnés de I'essence de santal des Ouragas,
vous ne les regardez pas ? Seigneur, ol irez-vous ?

4 Ibid., Chap. XV, p. 182-183.



Et les cing qualités du désir®, Seigneur, qui, pour vous, sont aussi abondantes que dans les pays
des dieux ? réjouissez-vous donc, en possession de la joie et du bien-étre, et ensuite, le prince
des Cakyas s’en ira dans la forét. »®

Le Bodhisattva lui répond par une sorte de premier sermon sur I'impermanence (anitya) et la

vacuité (sdnyata) des choses matérielles :

« Ces objets désirés, en vérité, ne durent pas; ils sont passagers, inconstants et de nature
changeante (...). Les objets désirés par ceux qui ont l'intelligence faible sont pareils a la bulle
d’eau, d’une nature qui change vite ; pareils a l'illusion et au mirage produits d’une erreur de
la pensée ; pareils a l'illusion, causés par I'erreur de I'esprit ; pareils a des songes, ils sont, par
I"'union du charme et de I'erreur de la vue, incapables de satisfaire ; comme I’Océan, ils sont
difficiles a remplir ; comme I'eau salée, ils produisent la soif ; dangereux a toucher comme la
téte d’un serpent ; comme un grand précipice, ils sont évités par les sages. »’

Cet épisode amorce le détachement du monde matériel que va poursuivre Sakyamuni en
prenant la résolution de s’en aller. En quittant le palais, il abandonne la vie mondaine et choisit la voie

du renoncement qui le menera a I'Eveil.

Néanmoins, de nombreux éléments apparaissent contradictoires entre ce texte — en tant que
récit hagiographique narrant la révélation d’'un modéle de détachement a suivre — et certaines
pratiques du Bouddhisme. Les offrandes faites au Buddha, par exemple, sont de nature sensorielle :
les dévots offrent au Buddha des fleurs, des parfums, de la musique, des tissus et de la nourriture, des
sources de plaisirs qu’il a justement refusées dans I'épisode du Grand Départ. Des contradictions
apparaissent également entre les textes et les images : les représentations de figures féminines
séduisantes sur les stipas paraissent en opposition avec la vision du Bodhisattva sur les courtisanes de
son harem. De méme, certains bas-reliefs semblent mettre en scéne une diversité de plaisirs des sens
auxquels Sakyamuni a pourtant renoncé en quittant sa vie de luxe : des personnages s’enivrent,
s’étreignent, se séduisent, se maquillent, se parent de bijoux, dansent, jouent de la musique, etc...
Ainsi, le Bouddhisme, qui prone le détachement de la matérialité et des sens, semble pourtant
accorder au luxe et aux plaisirs une place de taille dans ses représentations iconographiques. Le roi et
la courtisane, des figures de la société pourtant aisément associées au luxe et aux plaisirs et situées a
I'opposé de I'ascétisme, sont méme investis, par le Bouddhisme, d’un réle plutét gratifiant: ils

apparaissent, en effet, de maniére récurrente dans les récits et les représentations, qui valorisent,

contrairement au passage du Grand Départ, leur beauté physique et leurs richesses.

5 Nous baserons notre étude sur les cing sens (paficakdmaguna) que nous connaissons et non sur les six sens que
I’on retrouve dans les textes canoniques bouddhiques qui incluent aussi I'intellect (manas).

8 Ibid., Chap. XV, p. 189.

7 Ibid., Chap. XV, p. 187-188.



Il s’agit donc, dans ce mémaoire, d’interroger ces contradictions apparentes entre les textes, les
images et les pratiques du Bouddhisme quant aux sens et au luxe — qui en est I'expression privilégiée
—, et de comprendre la complexité des conceptions bouddhiques d’offrandes, dont le caractéere
sensoriel est justement ce qui fait son intérét dans un contexte d’hommage a la divinité, de beauté qui
articule la dimension morale a la dimension physique, de féminité, tantot louée en ce qu’elle incarne
la fertilité et la prospérité, tantot diabolisée en ce qu’elle représente le vice et I'impureté et de mérites
karmiques qui associent habilement la donation ou l'offrande a une récompense matérielle et
sensorielle. Nous questionnerons également l'identification de certaines scénes, personnages ou

objets de maniére a donner un apergu du processus complexe qui mene a telle ou telle identification.

Notre étude se focalisera sur la période allant de I’age des Maurya a I’époque Satavahana, i.e.
du llI° siecle BCE au llI° siecle CE, principalement dans les régions du Gandhara et de Mathur3, sur les
sites de Bharhut, Saficl et sur quelques sites du Sud de I'Inde ayant été gouvernés sous la dynastie
Satavahana. Les reliefs de ces sites bouddhiques permettent d’avoir, dans notre corpus, un large
éventail de représentations en lien avec le luxe et, ce que nous appelons, par commodité, la
sensorialité, soit la capacité de I’étre humain a participer au monde par I'intermédiaire de ses cinqg

sens.

Ainsi, nous nous attarderons dans un premier temps sur la dimension sensorielle des offrandes
dans I'archéologie, les représentations iconographiques et littéraires : I’étude des artéfacts, des bas-
reliefs ainsi que des récits hagiographiques nous permettra de saisir I'omniprésence de la sensorialité
dans le Bouddhisme. Nous verrons que la sensorialité revét une dimension a la fois symbolique,
évocatrice et sémiotique. Dans un second temps, nous tenterons d’expliquer la présence siimportante
des plaisirs des sens dans l'iconographie des stipas et de comprendre la visée des offrandes
sensorielles. Cela nous conduira a évoquer les moyens mis en ceuvre par le Bouddhisme dans une
logique prosélyte et a étudier plus en détail deux figures incarnant le luxe et les plaisirs des sens : le

roi et la courtisane.



10

Dans les images, dans les objets liés au culte, dans les pratiques du Bouddhisme, les sens ont
une place particulierement importante. Nous les étudierons un par un, repérant en quoi ils se
manifestent dans les images et les textes, et en quoi ils refletent certaines pratiques bouddhiques.
Nous séparerons toutefois les sens de I'ouie, de I'odorat et de la vue des sens du go(t et du toucher.
Les sens de distance et les sens de contact ne seront, en effet, pas abordés de la méme maniére car,

nous le verrons, ils induisent un rapport au corps différent.

L’évocation littéraire des sens de distance se fait assez facilement, notamment par 'usage des
champs lexicaux qui leur sont rattachés. Si la représentation iconographique de la sollicitation du plaisir
de la vue parait difficile a identifier du fait de la confusion entre la subjectivité et I'objectivité du regard,
nous nous focaliserons sur les images présentant les critéres de beauté que I'on retrouve dans des
textes plus ou moins contemporains des reliefs. En ce qui concerne la représentation figurée de la
sollicitation de I'ouie et de I'odorat, la question est plus complexe, voire paradoxale. Comment, en
effet, représenter par I'image, ce qui ne se voit pas mais qui s’écoute ou qui se sent ? Pour ces sens, la
figuration passe par la représentation d’une sorte de champ lexical graphique, i.e. par la représentation
d’objets qui leurs sont directement associés. Pour |'ouie par exemple, c’est la présence d’instruments
de musique qui permettra de comprendre que c’est ce sens qui est sollicité. C'est ce que nous allons

développer ici.

On trouve un nombre conséquent de reliefs sculptés évoquant la musique grace a la
représentation de musiciens dans les découvertes archéologiques des sites bouddhiques des alentours
de notre ere : ces bas-reliefs sculptés se situent généralement sur les toranas — des ouvertures sur la
balustrade (vedikd) qui permettent le passage de I'espace profane a I'espace sacré, invitant celui quiy
pénéetre a entamer la circumambulation du stiipa — ou bien sur la vedika elle-méme. Les exemples les
plus nombreux proviennent du site de Sanci : des processions de musiciens jouent de leurs instruments
en faisant face aux différentes représentations non figurées du Buddha. Sur I'un des toranas (Fig. 1),
on peut compter onze musiciens attroupés dans la partie supérieure gauche : au premier rang, trois

percussionnistes accompagnés d’un musicien soufflant dans une sorte de salpinx ou de shehnai®, au

8 Comparer cet instrument avec Fig. 2. Il s’agit pour Claudie MARCEL-DUBOIS d’une conque a laquelle a été
attachée un tuyau insufflateur. Voir MARCEL-DUBOIS, 1941, p. 100-102.

10



11

second, deux musiciens jouant du tambour (mrdarga) et deux autres d’une flGite semblable au bansuri
actuel, probablement appelée venu et a I'arriére-plan, trois personnages jouant de la conque. Sur l'un
des piliers (Fig. 3), le relief, construit verticalement, présente dans sa partie supérieure le stipa, et en-
dessous, les dévots venus honorer le stipa en tant que représentation non figurée du Buddha.
Encerclant I'édifice bouddhique, deux rangées de fideles rendent hommage a leur divinité. Parmi les
updsaka, on remarque que la rangée extérieure est constituée de musiciens, comme si leur offrande
pouvait se faire de plus loin que celle des guirlandes de fleurs que tiennent les dévots de la premiere
rangée. Ce relief est I'objet de nombreuses analyses dans la littérature secondaire : les chercheurs ont
en effet souvent mentionné I'origine étrangere de ces adorateurs, sans doute venus d’Asie centrale,
du fait de leur tenue vestimentaire —ils portent une tunique a manches courtes descendant jusqu’aux
genoux, des bottes a lacets enceignant les chevilles et les mollets, une cape nouée a la base du cou et
sur la téte, tantdt un bonnet pointu, tantdt un bandeau noué a I'arriére® — mais aussi de leurs
instruments de musique — les deux personnages de gauche jouent d’un instrument a pavillon
zoomorphe proche du karnyx® (Fig. 4), le personnage a leur gauche joue quant a lui de la diaule, une
double-flite d’origine grecque, également retrouvé en Asie centrale!!. Les autres musiciens jouent
d’instruments de musique plus fréquents : on constate la présence de diverses percussions, mais aussi,
d’un instrument a cordes particulierement répandu dans l'iconographie bouddhique, c’est
I'instrument joué par le personnage de droite : la « harpe arquée »2. Mentionnant la pluralité des sens
donnés par les chercheurs au terme vind, Claudie Marcel-Dubois estime que I'expression « harpe
arquée » constitue une traduction plus juste que les termes « lyre » ou « luth » pour parler de cet
instrument dans les reliefs et les textes de I'’époque ancienne. Selon les époques et les régions, le terme
vind ne désigne en effet pas toujours le méme objet!3. Néanmoins il désigne toujours un instrument a

cordes. Evoquant la difficulté de la traduction d’un tel terme, elle écrit :

« D'autres difficultés surgissent lorsqu'on cherche certaines concordances entre les
représentations plastiques et les textes ; prenons par exemple le mot vind ; il désigne toujours
un instrument a cordes ; a I'époque ancienne, il ne semble y avoir aucun doute que ce terme
s'applique a la harpe arquée figurée sur les bas-reliefs contemporains des textes qui
I'emploient; or la harpe arquée disparait du matériel instrumental de I'Inde vers le VII® siecle ;
les textes n'en continuent pas moins a utiliser le terme de vind, mais cette fois ils I'appliquent

9 Notons que la cape et le bandeau des personnages semblent emportés par le vent : est-ce pour sous-entendre
leur origine lointaine ? est-ce que leur activité associée au vent doit rappeler les divinités gandharvas ?

10 MANASSERO, 2013.

1 Voir Fig. 5. La diaule est 'attribut du satyre phrygien Marsyas, assimilé en Asie centrale au dieu de I’Oxus.
Voir MANASSERO, 2013.

12 Comparer avec Fig. 7.

13 Comparer avec Fig. 6. Lattribution du terme vind a certains instruments a cordes est délicate dans la mesure
ou ce relief, par exemple, fait coexister la harpe arquée avec le luth. Il sera donc plus judicieux pour la suite
d’employer des termes francais pour I'identification de ces instruments dans I'iconographie, et le terme vina
dans les textes qui le mentionne.

11



12

manifestement a la cithare sur baton qui semble apparaitre au VII° siecle. Deux instruments
désignés de la méme maniere ont donc été substitués I'un a l'autre. En outre, les traducteurs
ne sont généralement pas des musicologues ; ils ont de leur c6té aggravé quelquefois la
situation en traduisant le terme de vina par le mot luth, autorisé en cela du reste par le sens
générique du mot vind. Mais cela crée des confusions embarrassantes : une traduction
francaise de l'avaddna d'Upagupta traduit ving par luth; lorsqu'on regarde comment les
artistes indiens contemporains de ce texte ont représenté cette vind, on constate qu'ils en ont
fait une harpe arquée. Or le méme texte compilé par Hiuan-tsang donne comme équivalent de
vina le terme k'ong-heou qui désignerait un luth. Enfin le mot ving a été aussi traduit par
« lyre »; or la lyre est inconnue dans I'Inde aussi bien a I'époque ancienne qu'a I'époque
moderne. »%*

Divers instruments sont donc employés dans le contexte rituel bouddhique. La musique est,
dans ces reliefs, le marqueur d’un hommage rendu au Buddha®®. Elle est la manifestation de la dévotion
dans I'image et I'indication d’'une évocation du Buddha par le biais d’un rituel sensoriel. La musique
faisant partie du domaine du plaisir des sens et du luxe, elle est utilisée dans I'iconographie pour

célébrer un étre divin.

Si les percussions sont les instruments les plus représentés dans l'iconographie indienne,
parfois méme sous des formes imposantes comme sur un autre relief de dans des proportions
exagérées comme sur cet autre relief de Safict (Fig. 8) ou I'on peut observer deux gros tambours
frappés de chaque c6té par deux musiciens armés d’une imposante baguette, dans un contexte
d’hommage rendu a I'arbre de la Bodhi — comme en témoignent les mains en afjali des dévots qui
entourent respectueusement |'arbre et le siege du Buddha —, la harpe arquée est celle qui a fait couler
le plus d’encre dans la littérature secondaire. Par sa forme, proche des lyres mésopotamiennes et
égyptiennes mais aussi des lyres d’Asie du Sud-Est, elle a beaucoup intrigué les chercheurs. Ce type de

harpe est d’ailleurs toujours utilisé, d’ailleurs exclusivement en contexte bouddhiste au Myanmar?® ou

on 'appelle sating-gauk’. Claudie Marcel-Dubois écrit au sujet de la harpe arquée :

« (...) partout ol nous avons trouvé la harpe arquée on peut constater en effet que, des le
début de I'évolution artistique, elle est liée d'abord aux coutumes des dynasties bouddhiques,
puis a des scénes religieuses bouddhiques et qu'elle disparait des orchestres précisément a
I'époque ou I'hindouisme devient la religion officielle. (...) Hors de I'Inde, la harpe arquée a

14 MARCEL-DUBOIS, 1941, p. vi.

15| existe encore de nos jours le terme de sabdapiija, utilisé pour désigner une « offrande de sons » en contexte
bouddhiste au Sri Lanka, décrit comme un « air de musique joué en I’'honneur du Buddha et destiné a délecter
ses sens, a l'instar des fleurs, des chants et des parfums » (GOLOUBEW, 1932, p. 463). La persistance d’un tel
rituel associée a ce que I'on observe dans I'iconographie et dans les textes bouddhiques de notre période montre
I’existence trés ancienne de pratiques musicales au sein du culte envers le Buddha et ses reliques.

16 Voir BECKER, 1967 et BHATTACHARYA, CHOWDHURY, 2021.

17 LAWERGREN, 1994, p. 240.

12



13

suivi I'expansion du Bouddhisme et on la trouve dans les principaux centres de culture
bouddhique (...). »®

Les autres instruments fréquemment utilisés par les musiciens dans les figures sculptées sont :
les différentes vinds (qui désigne, nous I'avons dit, des instruments a cordes variés parmi lesquels on
peut notamment citer I'anga vind qui possede 21 cordes ou bien la mattakokila vinag évoquée dans le
Natyasastra), le venu (flGte) que I'on peut associer au bansuri actuel et les percussions (déclinées en
différents instruments tels que le mrdangam (tambour), ou bien le dhakkapataha (timbale). Dans
|'épisode du Mahdvastu narrant le fameux passage du « Sommeil des Femmes », une liste des
instruments joués par le harem nous donne les termes techniques sanskrits qui leur sont associés : on

constate dans ce passage |'existence d’'une multitude d’instruments de musique, parfois trés similaires.

« The Bodhisattva woke up and saw the women asleep. One was clasping a vina,[la harpe
arquée?®] another a venu,[sorte de fl(ite ou pipeau] another a nakula,[un type particulier de
vina] another a sughosa,[une sorte de cloche] another a tiinaka,[un instrument a vent] another
a candisaka,[ou sabdisaka (Edgerton, 1953): un instrument de musique non identifié] another
a sambharika,[idem] another a mahati,[un type particulier de vina] another a vipafcika,[un
instrument tres proche de la vina] another a dhakkapataha,[une sorte de timbale double]
another a vallaki,[un instrument trés proche de la vipa] another a mrdanga,[un tambour]
another a mukunda,[un autre type de timbale] another a panava,[soit un type de tambour soit
une sorte de cymbale] another a jharjharaka,[un type de percussion] another an dlinga:[un
type de percussion] and another a parivadini.[une vina a sept cordes] One had her hand at her
throat, another her head on a drum, another her head on her neighbour’s bosom, another her
arm on her neighbour’s shoulder, another embraced her neighbour, and another had her limbs
sprawling left and right. »%°

Certains reliefs illustrent des passages de la vie du Buddha dans lesquels il ne me semble pas
que c’est le Buddha qui est honoré par les musiciens mais plutot que c’est Sdkyamuni, en tant que
figure historique qui est accompagné, par des musiciens dont le role devient alors de signaler son statut
de prince et le caractére royal et luxueux de son mode de vie. Cette idée est particulierement évidente
dans deux épisodes de la vie de Siddhartha. Commengons chronologiquement par le passage du
Sommeil des Femmes mentionné plus haut. Le prince est entouré de belles femmes dans son palais,
qui chantent et qui jouent de la musique. Cet épisode fait écho a un passage antérieur du Mahavastu,

gue nous avons déja cité en introduction, dans lequel le Buddha décrit les conditions dans lesquelles il

18 MARCEL-DUBOIS, 1941, p. 115-116.

19'Si I’'on en croit les représentations iconographiques les plus anciennes de cet épisode, le terme ving a été
interprété dans I'iconographie comme une harpe arquée. Voir par exemple Fig. 9 et Fig. 10. Il faut néanmoins
distinguer celles qui possedent une caisse de résonance et celles qui n’en ont pas.

20 JONES (tr.), 1987, Mvu, Vol. Il, XVI, 159.

13



14

vécut avant le Grand Départ. La musique faisait partie de son quotidien : les femmes de son harem

jouaient, chantaient et dansaient pour lui.

« sukumaro (')ham bhiksavah paramasukumaro. tasya me bhiksava sukumarasya
paramasukumarasya pita Sakyo pafica kimagunan upasthapayet sayyathidam natyam gitam
vaditam striyo ca mama yeva kridyartham ratyartham pravicaranartham. »*

Jétais un petit prince, 6 moines, un tendre petit prince. Mon pére Sakya me fournit/procura
de quoi jouir de mes cing sens, a savoir la danse, le chant, la musique et les femmes, dans le
but de me divertir, de me faire plaisir et de m’amuser.??

Cette description fait écho a la scéne du Sommeil des Femmes, trés représentée dans le corpus
iconographique du Gandhara, daté entre le I° et le IlI° siécle de notre ere. La présence de femmes
jouant de la musique et dansant pour le plaisir du prince était évidemment un luxe et le privilege de la
royauté. Dans ces deux reliefs (Fig. 9, Fig. 10), on peut observer six femmes endormies tenant des
instruments de musique : une harpe arquée et deux tambours — joués par la méme musicienne et
disposés a la maniére des actuels tablas — dans les deux images, auxquels s’ajoute une paire de cloches
dans la seconde image (Fig. 10). Au milieu des femmes endormies, on repéere le prince Siddhartha,
grace a son auréole et a son usnisa. C'est aussi le seul personnage éveillé. Un troisieme relief (Fig. 11),
devant en réalité étre associé au second, montre la scéne précédant I'endormissement des femmes :
toutes sont éveillées et jouent de leurs instruments. La percussionniste léve la main droite au-dessus
de sa téte afin de frapper son tambour, la musicienne assise sur la couche du prince tient fermement
les cloches de sa main droite et la harpiste — a laquelle s’ajoute une seconde — tient son instrument
sous son bras gauche afin de pincer les cordes de son autre main. Siddhartha, quant a lui, est allongé
au milieu de son harem, légérement redressé sur sa couche. Il possede les apparats d’un roi : son collier
et son diadéme indiquent son statut princier. Ainsi, cette scéne de cour montre que la musique
constituait un des principaux divertissements dans la vie des membres de la royauté : c’est le plaisir de

I’ouie dont jouissent les souverains et les aristocrates. Exceptée |'auréole autour de la téte du prince,

rien n'indique que la scene est en réalité l'illustration d’un passage de la vie du Buddha. Un ceil non
initié aurait aisément pu penser que ce relief faisait partie de I’architecture d’'un complexe palatial. Ce
type de représentation est en effet tres répandu dans I'art indien de cette époque : on trouve
également des orchestres féminins de harem dans I'iconographie royale de Begram. Sur ces fragments
de chaise en ivoire (Fig. 12, Fig. 13), on peut identifier des femmes jouant de la harpe arquée, du
tambour et de la flite, accompagnées tant6t par une servante apportant de la nourriture, tantét par

une danseuse. L'iconographie de ces reliefs peut étre mise en relation avec celle d’un relief de Mathura

(Fig. 14) dans lequel on observe trois musiciennes — une jouant de la harpe arquée, une autre de la

21 MARCINIAK (éd.), 2019, Mvu, Vol. ll, Sukumara-satra, p. 152.
22 Une traduction en francais sans référence est une traduction personnelle.

14



15

flGte et une troisieme jouant des cymbales — assises sur des tabourets en osier tressé. Les scenes des
reliefs de Begram se déroulent sur la terrasse d’un palais si I'on en croit le décor tres travaillé des
balustrades et des portes, le mobilier — des tabourets ou des bancs aux détails minutieux —, les
ornements des femmes ainsi que le support de ces reliefs : un dossier de siege en ivoire dont la richesse
des décors laissent a penser a son origine royale ou palatiale. La ressemblance entre ces scenes de
Begram et celles de Mathura et du Gandhara attire notre attention sur le caractére ambigu des
représentations bouddhiques qui s’inscrivent a la fois dans un contexte narratif religieux (Fig. 9, Fig.

10) et dans un contexte princier (Fig. 11, Fig. 12, Fig. 13).

Cette ambiguité se trouve aussi dans des représentations urbaines : dans certains reliefs, on
peut identifier une scéne de procession aux portes de la ville. Certains de ces reliefs illustrent des récits
en lien avec la figure historique du Buddha. C’est le cas de la scéne du Grand Départ, qui suit de peu
I’épisode du Sommeil des Femmes : le prince Siddhartha s’échappe du palais afin de mener sa vie
comme il 'entend. Dans le Lalitavistara, il est conté que la fuite de Sdkyamuni est accompagnée par la
célébration du monde divin : les dieux honorent le prince d’offrandes de toutes sortes : diamants,

guirlandes, armes, fleurs, parfums, vétements, parasols, banniéres, bijoux mais aussi musique :

« Alors, Dhritarachtra, le grand roi maitre des Gandharbas, arriva par I’horizon oriental en
compagnie de plusieurs centaines de milliers de millions de Gandharbas avec un concert de
musique et de chants de toutes sortes. »?

Cette scéne, représentée a Safici (Fig. 15), peut étre facilement confondue avec celle d’un
cortége escortant le roi, honoré par des musiciens (Fig. 16, Fig. 17). Sur les trois reliefs, le peuple
ouvrage la marche d’une figure importante, en bas de I'image. Dans la partie supérieure des reliefs, on
apercoit des batiments dont I'architecture dotée d’ouvertures en arc oriental évoquent un contexte
urbain. Aux balcons, on remarque des femmes parées regardant celui qui quitte la ville. Sur la Fig. 16,
un homme a dos d’éléphant observe également la scéne depuis le haut de la muraille. La différence
entre la scéne du Grand Départ et les corteges royaux réside en deux points. Le premier concerne la
musique, bien que présente dans la plupart des récits du Grand Départ, elle n’est pas représentée dans
le premier relief : cela renforce I'impression de silence qui régnait sur la ville au moment de la fuite de
Sakyamuni. Le second point concerne la représentation méme de la figure au coeur de I'action : les rois
sont représentés, Sakyamunine I'est pas. Un roi — identifié comme étant le roi Prasenajit par
I'inscription — sort de la ville, assis sur son cheval (Fig. 16), I'autre se tient debout sur un char tiré par
deux chevaux huppés (Fig. 17). lls sont tous deux abrités sous un parasol et sont précédés d’un
orchestre composé de flites, de conques et de percussions. Dans la Fig. 15, la figure digne d’un cortege

n’est pas représentée : c’est par cette absence de figure principale que I'on comprend qu’il s’agit d’'une

23 FOUCAUX (tr.), 1988, Chap. XV, p. 191.

15



16

représentation non figurée du Bodhisattva. La présence du prince Siddhartha est sous-entendue par
sa monture Kanthaka. Bien que ces trois reliefs aient une iconographie tres proche et soient
directement liés a un contexte urbain et a des figures royales, I'un illustre un récit hagiographique

tandis que les autres n’ont pas de lien direct avec le Buddha.

La musique accompagne également les figures royales dans d’autres reliefs. Par exemple, sur
ce relief de Safct (Fig. 18), on peut observer des membres de la royauté abrités sous des parasols et
assis sur des éléphants. Il sont vétus et ornés a la maniere des princes ou des rois et sont entourés par
des personnages, parfois tenant un cauri, parfois les protégeant, une arme a la ceinture, parfois
portant des provisions ou encore se prosternant les mains en afijali devant eux. A gauche de ce trio
d’éléphants, on apercoit un autre ensemble composé de musiciens : ils jouent tantot de la conque,
tant6t du bansuri, tantot des percussions. La encore, I'orchestre ouvre la marche des figures royales.
De méme, dans ce relief du culte a I'arbre de la Bodhi entouré un caitya (Fig. 19) a Safci, partie droite
de la Fig. 1, on peut observer un autre orchestre qui accompagne probablement le raja —
reconnaissable a ses bijoux, au parasol tenu au-dessus de sa téte et a I’éléphant dont il est en train de
descendre — venu honorer ce lieu sacré symbolisant le Buddha, sous une forme non figurée. Cet
ensemble musical est composé de trois percussionnistes, de deux musiciens jouant de la conque d’un
jouant du bansuri. Dans ces deux reliefs (Fig. 18, Fig. 19), on peut se demander si la musique a pour
role d’introduire un hommage au Buddha par une figure royale ou si elle escorte le roi et introduit son
arrivée. Dans le contexte d’une représentation sur un stipa, il semble en effet évident que les figures
royales escortées ont pour objectif I'adoration ou la protection du Buddha : la musique aurait donc
pour vocation d’honorer le Buddha. Néanmoins, la musique étant une source incontestable de
divertissements et de plaisirs dans le cadre palatial, la possibilité d'un cortege musical introduisant
I'arrivée du roi n’est pas a exclure. Cette ambiguité concerne les reliefs dans lesquels une figure royale
et une représentation du Buddha coexistent, c’est d’autant plus le cas lorsque les images illustrent des
épisodes de la jeunesse du Buddha historique. Dans les scénes illustrant un hommage aux
représentations non figurées de la divinité, par des fideéles de rang social inférieur, il n’y a pas lieu de

s’interroger sur le destinataire de la musique : la musique s’adresse sans aucun doute au Buddha.

Ainsi, la musique sert de marqueur de la sacralité et de I'importance de certains personnages :
elle est I'indicatrice d’un statut de roi ou de divinité. Cela induit donc une possible confusion sur les

reliefs ou ils coexistent.

Si certains reliefs montrent I'indépendance de la musique par rapport a la danse, il est difficile

d’identifier clairement des danseuses si aucun musicien ne les accompagne. La danse est en effet

16



17

indissociable de la musique dans I’Art indien. Cette association se retrouve dans certains reliefs (Fig.
20, Fig. 21) et va perdurer dans l'iconographie des temples, bouddhiques puis hindous, pendant
plusieurs siecles. Le site de Bharhut propose quelques exemplaires de représentations de la musique
et de la danse. Sur un premier bas-relief (Fig. 20), on peut observer des musiciens jouant de la harpe
en forme d’arc, ou bien du tambour. Elles sont accompagnées de quatre danseuses dont deux

exécutent des mouvements semblables. Une inscription identifie ainsi ce relief :

« sadikasammadam / turam devanam »%
« the music of the gods accompanied by (?) a mimic dance »?

De petites inscriptions nominatives leur donnent le qualificatif d’apsaras: ces divinités
secondaires, proches des yaksis, sont des déesses danseuses, souvent présentes dans les récits
bouddhiques. Toutes les femmes sont vétues et ornées de la méme maniere, leur tenue étant
comparable a celle des yaksis de Bharhut, notamment celle de Candra (Fig. 22). Si cette premiére
illustration d’épisode musical dansé semble se dérouler dans un contexte palatial non spécifiquement
bouddhique, ce n’est pas le cas d’un autre relief situé sur I'un des piliers de la porte ouest du méme
site (Fig. 21), dans lequel on retrouve les mémes éléments iconographiques, accompagnés cette fois
d’une représentation non figurée du Buddha sous la forme des buddhapddas et du turban. On y voit
en effet un groupe de quatre danseuses dans les mémes positions que celles de la premiere image,
ainsi que sept musiciens jouant notamment du tambour et de la harpe arquée. Dans la partie
supérieure de I'image, on peut observer une sorte de palais composé de nombreuses pieéces mais dont
une est mise en avant dans la partie gauche : il s’agit d’un caitya dans lequel est exposé le turban du
Buddha. Cet épisode, raconté dans le Lalitavistara (Chap. XV) et dans le Mahavastu (Vol. Il, Chap. XVI),
évoque la renonciation du Buddha a la vie mondaine : s’étant coupé symboliquement les cheveux pour
accueillir le mode de vie ascétique, le Buddha renonce également a son turban de prince qui est
recueilli et honoré par les dieux du Trayastrim$a dans le Palais d’Indra, ici représenté. Le caitya
recevant le turban du Buddha fut nommé Cadapratigrahana®. Arthur Cunningham a déchiffré et

traduit I'inscription accompagnant ce relief :

« Sudhammam deva sabhd Bhagavato Chuda Maha »*

« The grand headdress of Buddha, in the Assembly Hall of the Devas »*

24 LUDERS (éd.) et ASI (éd.), 1963, Cll -Bh Inscr., B27.

3 Ibid.

26 CUNNINGHAM, 1879, p. 1009.

27 Ibid., p. 136.

28 [pid. Cette traduction a été remise en question par Schopen (2014 : Chap. XVI).

17



18

Les danseuses situées dans la partie inférieure du relief, quant a elles, peuvent étre identifiées
comme des apsaras également, sur le modéle du premier relief. Ces divinités secondaires semblent en
effet réaliser une danse en I'honneur du cidda du Buddha, probablement au moment du festival
bouddhique dédié a cette relique. Le passage du Mahdavastu qui correspond a ce relief est le suivant :

« bodhisatvena asipattena ciida cchinna, sa ca cida Sakrena devanam indrena praticchita
Trayastrim$abhavane pujyati, cidamaham ca vartati. »*®

Le Bodhisattva, de sa lame, coupa son chignon (ciidd) qui, recueilli par Sakra, roi des dieux, fut
honoré dans sa demeure du Trayastrimsa, a I'occasion du festival en I'honneur du cada.

D’autres reliefs évoquant des pratiques associées de danse et de musique ont été retrouvés a
Amaravati (Fig. 23) : bien qu’ils soient datés du II° siecle de notre ére et qu’ils soient donc plus récents
que les reliefs de Bharhut, ils montrent que les festivals bouddhistes sont trés restés trés populaires
pendant toute cette période. On y observe deux musiciens, jouant du luth® et de la flite traversiére.
Au moins six autres personnages effectuent des mouvements de danse différents, entourant un défilé
composé de deux hommes — dont un porte un parasol — ouvrant la marche et de six autres, plus petits,
portant un petit palanquin dans lequel siége un éléphant, animal sous la forme duquel le Buddha est
descendu du royaume des Tusita pour s’installer dans le ventre de la Reine Maya. Certains reliefs du
Gandhara, datés entre le I° et le ll1° siécle de notre ére, évoquent également des festivals bouddhiques :
on observe par exemple, sur une frise (Fig. 25), une procession de musiciennes jouant la aussi du luth
—un luth plus triangulaire que sur la Fig. 24 — et de la fl(te traversiere ainsi que d’une petite percussion
et de la harpe arquée. Des femmes effectuent quelques pas de danse. L’écart géographique entre
Amaravati et le Gandhara suggere que les festivals bouddhiques, en plus d’avoir perduré pendant
plusieurs siecles, étaient également trés répandus en Inde, rendant des hommages au Buddha grace a

la pratique combinée de la danse et de la musique.

Du fait de la présence relativement courante de la musique dans I’art bouddhique et son réle
tantot célébrateur de la présence — parfois non figurée — du Buddha, tant6t introductif de I'arrivée

d’un personnage royal, la seule iconographie bouddhique nous donne une vision positive de la

2 MARCINIAK (éd.), 2019, The Great Renunciation, p. 208.

30 e luth est un instrument que I'on ne trouve ni a Bharhut ni a Saficl. Il aurait pu s’agir d’une spécificité régionale,
réservée a la région d’Amaravati, mais on le trouve aussi au Gandhara (Fig. 24). Ces deux sites archéologiques
étant postérieurs a ceux de Bharhut ou de Safici, on peut faire I’hypothese d’une apparition de cet instrument
aux alentours du I° siecle de notre ere dans ces régions. Claudie Marcel-Dubois remarque que ces instruments
sont légerement différents : celui du Gandhara est dit « échancré », celui d’Amaravati est un luth « ovoide ». Voir
MARCEL-DUBOIS, 1941, p. 87-89.

18



19

musique comme plaisir de I'audition. Elle a, pourtant, dans les textes canoniques anciens, un tout autre
statut. Plusieurs passages du Tipitaka la considerent en effet comme la source d’un plaisir vain et

source de souffrance :

« Having heard sounds both pleasant and raucous,
Do not be enthralled with pleasant sound.
Dispel the course of hate towards the raucous (...). »*

« When, firmly mindful, one hears a sound,
One is not inflamed by lust for sounds »*

Les textes canoniques définissent ainsi la musique comme une source de plaisir néfaste
puisqu’elle détourne le pratiquant bouddhiste de sa quéte de I'Eveil spirituel®. Dans le Samyutta
Nikaya, le Buddha avertit les moines : s’ils cherchent le plaisir par la musique, ils se rendront plus

vulnérables vis-a-vis de Mara :

« There are, bhikkhus, sounds cognizable by the ear ... mental phenomena cognizable by the
mind that are desirable, lovely, agreeable, pleasing, sensually enticing, tantalizing. If a bhikkhu
seeks delight in them ... the Evil One can do with him as he wishes. »**

Le Mahdaprajiiaparamitopadesa® va jusqu’a raconter I'histoire des cing cents rsis vivant dans
les montagnes, charmés par le chant d’une femme-oiseau kinnarr qui se baignait dans un bassin non
loin d’eux. L'ayant entendue, les rsis, déconcentrés, sortirent de leur méditation, captivés par la beauté
de son chant. lls furent si fascinés qu’ils perdirent tout contréle de leur esprit et qu’ils virent tous leurs
mérites (guna) supprimés dans leur existence présente, engendrant ainsi une rétrogradation karmique

ultérieure®.

31 BODHI (tr.), 2000, SN, IV. 35. [72].

32 Ipid., IV. 35. [75].

33 Voir aussi : « Why condemn sounds (Sabda)? The nature of sounds is instability; once heard, they vanish. The
madman (mddha) who does not know that sound is characterized by impermanence (anityatva), change
(parinamatva) and disappearance (hani), finds a futile pleasure in sounds (ghosa) and, when the sound has
disappeared, he remembers it and is attached to it. » (MIGME CHODRON (tr.), 2001, MPPS, Chap. 28, II. A. 2).

34 BODHI (tr.), 2000, SN, IV. 35. [92].

35 MIGME CHODRON (tr.), 2001, MPPS.

36 Sj 'attachement & la musique et le plaisir pris a I’écouter peut conduire 3 une rétrogradation karmique dans
les existences ultérieures, les offrandes de musique au Buddha, illustrées dans les nombreux reliefs étudiés
précédemment, peuvent conduire a une “promotion” karmique :

« $rnvanti $abdan madhuran manojfian

vamsasvaran gitaravams ca ramyan |

te prapnuvanti pratisamvidas ca

stuvanti ye dhatudharam jinasya || [ Tri 19, Cul 22, Lha 21] »
(TOURNIER (tr.), SZANTO (tr.), inéd. PrP, §23)

Voir aussi :
« na jaddo bhoti na jado ajihvo
kubjo ca khafijo na pi namitamgo |

19



20

Ainsi, la musique est aussi considérée comme un moyen de séduction, d’ailleurs souvent utilisé
par les femmes pour charmer le pratiquant bouddhiste et satisfaire ses sens. Sur le relief d’'une colonne
de Sanghol (Fig. 26), on observe une femme a la poitrine dénudée, jouant d’un instrument semblable
al’harmonica. Les deux petits personnages situés au-dessus d’elle paraissent absorbés par sa musique.
Par son apparence séduisante et son instrument de musique, cette femme, identifiée soit comme une
courtisane soit comme une yaksi dans la littérature secondaire®, incarne le plaisir des sens, en
particulier de I'ouie et de la vue. Nous reviendrons plus longuement sur ce point dans une seconde

partie.

De méme, dans I'épisode du Sommeil des Femmes, déja mentionné précédemment, la
musique est outil de séduction : Siddhartha, une fois les musiciennes de son harem endormies, les
observe d’'un regard plein de pitié et de dégodt, réalisant la vacuité (SGnyata) de leur existence, fondée
sur la souffrance et la peur de la mort. Cette révélation nait d’une vision d’horreur — le jeune prince a
I'impression d’étre face a un cimetiére — mais aussi du silence et de I'absence de mouvements : c’est
parce que les femmes ne jouent et ne dansent plus, parce qu’elles sont immobiles et silencieuses, qu’il
peut les voir telles qu’elles sont réellement. Cela renforce I'idée selon laquelle la musique est un
divertissement — au sens premier de détournement (lat. <divertere) : c’est un leurre qui dissimule une
réalité tragique. Sans la musique, les femmes ne sont que de simples corps inanimés, purement
organiques, soumis au Temps et destinés a la décomposition. Ayant réalisé cela, Siddhartha éprouve
du dégolt :

« Seeing this woeful change in their appearance, he became more and more disgusted with
lust. »38

« When the kings’s son saw the young women lying in these different ways and looking so
loathsome with their uncontrolled movements... he was moved to disgust. »*

Dans un autre épisode tres célebre, la musique est également instrumentalisée dans le but de

séduire, charmer, détourner le Buddha : il s’agit de la tentation par les filles de Mara®.

visisto bhoti pravaratmabhavo

vadetva vadyam jinacetiyesu || [Sen 383] » (MARCINIAK (éd.), 2019, Mvu, Avalokita-Sdtra (Ill), p. 459-
460.)

« He does not become stupid nor a creature without tongue nor hunchbacked, nor lame, nor crippled
of limb. He who has played on an instrument of music at the Conqueror's shrines becomes outstanding,
most excellent of soul and most excellent of body. » (JONES (tr.), 1987, Mvu, Vol. Il, The Second
Avalokita-Sdtra, p. 345.)

37 Voir GUPTA (éd.), 1985. Voir aussi RAY, 2010.

38 RHYS DAVIDS (tr.), 1978, Ja, p. 162, 82.20.

39 JOHNSTON (tr.), 1984, p. 73, v. 63.

0 Dans les récits de cet épisode, la musique est une mention récurrente. En revanche dans I'iconographie
bouddhique, elle n’est pas représentée. Voir Fig. 27. et Fig. 28. Sur ce second relief, les instruments de musique

20



21

« While the Buddha was under the Bodhi tree, king Mara, out of spite (daurmanasya) sent him
the three princesses, Lo kien (Raga), Yue pei (Arati) and K’o ngai (Trsna). They came showing
off their bodies and using all sorts of charms to try to corrupt the Bodhisattva, but the latter
did not let himself become disturbed and did not look at them. (...) They came out of the forest
and appeared suddenly, like lightning from a dark cloud; they raised their eyebrows, lowered
their eyelashes and, watched carefully like young married women; they made music and used
all the tricks. »*

Cet épisode correspond en réalité a la deuxiéme tentation de Mara. Dans la premiere
tentation, il tente de déconcentrer le Buddha en envoyant des armées personnalisant les émotions
négatives que sont : le désir, I'insatisfaction, la colére, I'avidité et I'envie. Cette tentative se solda par

un échec et par la fuite de Mara, dont la lyre représente ici la séduction :

« tasya Sokaparittasya vina kacchat(’) osrta | tato durmano yakso tatrdivantarahayitha || »*

« Then, overcome with grief, Mara's lyre slipped from his armpit, and the disconsolate fiend
forthwith vanished from sight. »*3

Un autre passage, dont la deuxiéme partie est I'exact équivalent en pali de celui évoqué ci-
dessus, évoque I'échec de Mara qui tenta de convaincre le moine Godhika de ne pas mettre fin a ses
jours afin qu’il ne gagne pas le statut d’arhant. Godhika se tue. Ayant échoué, Mara est interpellé par
le Buddha qui annonce que Godhika a finalement atteint le nirvana par son non-attachement a la vie

et que sa conscience s’étant éteinte, elle est désormais hors de sa portée*.

« Atha kho maro papima beluvapanduvinam adaya yena bhagava tenupasankami;
upasankamitva bhagavantam gathaya ajjhabhasi - (...)

Tassa sokaparetassa, vina kaccha abhassatha;

Tato so dummano yakkho, tatthevantaradhayatha’ti. »*°

« Then Mara the Evil One, taking a lute of yellow vilva-wood, approached the Blessed One and
addressed him in verse (...):

So much was he stricken with sorrow

That his lute dropped from his armpit.

Thereupon that disappointed spirit

Disappeared right on the spot. »%

apparaissent bel et bien mais pas entre les mains des filles de Mara : ce sont les démons qui jouent et dansent,
dans une sorte de parodie des apsaras. Ce relief pose la question du représentable et de I'irreprésentable, que
nous développerons plus tard : seul le Beau est a priori représentable dans I'iconographie bouddhique. Comment
expliquer la représentation de ces démons laids et grossiers ? On peut se demander si la musique, en tant que
manifestation auditive du Beau, permet de les représenter sur le stipa. Pour des postures similaires, comparer
celles des démons avec celles des apsaras des Fig. 20 et Fig. 21.

41 MIGME CHODRON (tr.), 2001, MPPS, Chap. 24, [165c].

42 MARCINIAK (éd.), 2019, Mvu, Vol. I, Temptations by Maéra, p. 302.

43 JONES (tr.), 1987, Mvu, Vol. Il, Temptations by Mara, p. 227.

4 WERAGODA SARADA MAHA THERO (éd. & tr.), 1993, Comm. Dhp, Chap. 4, v. 57.

4SSN, I. 4., 3., 497 (https://tipitaka.org/).

46 BODHI (tr.), 2000, SN, 1. 4. 23 (3), [§497].

21



22

Ainsi, la vina peut apparaitre dans les textes comme attribut de Mara qui I'utilise pour charmer,
détourner, corrompre les pratiquants bouddhistes®’. Elle est en quelque sorte I"apparat du laid et du
mauvais pour paraitre beau et bon aux oreilles de ceux qui I’écoutent. On trouve d’autres exemples
dans la littérature indienne ol la musique devient un outil de charme, d’envoltement afin d’attirer et
de tromper ses auditeurs : c’est le cas d’un conte du Kathdsaritsagara*® qui narre I’histoire de la yaksi
Srngotpadini (littéralement : productrice de cornes). Cette yaksi malfaisante danse et joue d’une vina
fabriquée a partir d’'ossements — pour attirer et séduire ses proies qui se mettent a danser jusqu’a
épuisement : a bout de force, elles tombent dans le feu et sont dévorées par la yaksi. La musique

apparait ainsi investie d’un réle corrupteur dans certains textes de la littérature bouddhiste.

Cette vision de la musique est particulierement présente dans les textes canoniques destinés
a la pratique ascétique du Bouddhisme, notamment par les moines. Le détachement de la matérialité
et des cing sens est considéré comme étant la clé de I’élévation spirituelle : la musique, en tant que
plaisir auditif mais aussi en tant que source de tromperie, doit étre condamnée, ainsi qu’en témoigne

I’histoire des cinq rsis, racontée plus haut.

Avec le développement du Bouddhisme Mahayana, la pratique se tourne vers I'autre et non
plus vers soi-méme*. On peut se demander si le développement de la pratique dévotionnelle des laics
envers le Buddha par la musique est lié & 'émergence de ce mouvement™. Il semble en effet que la
musique ait pris plus d’importance : plus qu’un simple moyen d’honorer le Buddha, elle va aussi donner
aux dévots la possibilité d’obtenir des mérites qui lui permettront, dans ses existences suivantes,
d’atteindre un statut supérieur. Ce point fera I'objet d’un développement plus conséquent dans une

seconde partie.

La musique peut étre représentée de deux facons : par la présence de musiciens, comme nous
I"avons vu plus haut, mais aussi par la simple représentation des instruments musiques, sans musiciens.
Ce deuxiéme type n’induit pas la méme confusion que les orchestres que nous avons mentionnés plus
haut : avec la musique céleste, reconnaissable en I'absence de musiciens, il n’y a aucun doute sur le

destinataire divin de I'hommage musical. On trouve par exemple des instruments de musique flottant

47 Notons que la figure de Mara est intimement liée a la figure de Kdma.

48 TAWNEY (tr.), PENZER (tr.), 2014, KSS, Livre VII, Chap. XXXVII, 51.

4 La générosité (dana) — qui est par définition un acte d’altruisme — devient un des moyens d’obtenir une
promotion karmique et de se rapprocher de la Libération. Nous développerons le concept de ddna dans la
deuxieme partie.

50 Cette question ne sera pas développée dans ce mémoire. L’apport d’une réponse pourra faire 'objet d’une
étude ultérieure.

22



23

dans les airs, semblant jouer d’eux-mémes: ce type de représentation induit I'existence, bien
gu’invisible, de divinités venues célébrer le Buddha. Dans plusieurs reliefs du Gandhara (Fig. 29, Fig.
30) illustrant la mise au monde du prince Siddhartha, on peut observer la présence, quelque peu
miraculeuse, d’une harpe arquée et d’un tambour double, comme suspendus dans les airs°**2, Dans
un relief de Mathura illustrant le premier bain du Buddha (Fig. 33), les instruments qui flottent dans le
ciel sont plus nombreux et plus variés qu’au Gandhara : on reconnait la harpe arquée — on note au
passage la caisse de résonance, ici plutot évidente — et le mrdarigam, mais aussi le bansuri et la conque.
Les deux ndgas qui entourent le Buddha semblent souffler dans un instrument a vent — une conque
sans doute. lls sont eux aussi des divinités secondaires venues célébrer le Buddha. Ce type de
représentation fait écho a un topos de la littérature bouddhique qui tend a considérer la musique
céleste comme accompagnatrice ou annonciatrice d’un épisode relatif au Buddha. On trouve par
exemple le récit de la naissance du Buddha, illustré dans ce relief, narré dans le Lalitavistara. Dans les
trois premiers passages, sont mentionnés respectivement I'un des signes de bon augure présageant la
venue au monde du Buddha et une des conséquences — répétée a différents passages du texte — de sa

présence dans le ventre de sa mere, la Reine Maya :

« Inside the women’s quarters of King Suddhodana’s excellent residence, all the instruments,
such as the great kettledrums, the clay and wooden kettledrums, the flutes, lutes, reed pipes,
three-stringed lutes, bells, and cymbals suddenly emitted wonderful music by themselves
without being played. This was the sixth omen. »3

« Monks, through the blessings of the Bodhisattva staying in his mother’s womb, the sounds
of divine musical instruments arose constantly without interruption both day and night, and a
rain of divine flowers fell. »*

« The sounds of divine instruments constantly arose without being played. »*°

Le troisieme passage décrit la célébration de la naissance du Buddha :

« Trillions of divine and human musical instruments played sweet sounds without even being
touched or played. »®

51 La Fig. 31 contient également une représentation d’un tambour simple (semblable & un tambourin).

52 Comparer ces reliefs & d’autres représentations de la naissance du Buddha au Gandhara (Fig. 31, Fig. 32) qui
ne présentent pas toujours des instruments de musique suspendus mais qui représentent le plus souvent des
divinités célestes volantes : dans la Fig. 31, des personnages jouent du tambour, de la fl(te et de la harpe arquée
—un des personnages féminins danse —, on peut deviner leur identité : il pourrait s’agir de gandharvas, qui sont
des divinités en lien avec la musique. Ce sont sans doute les mémes personnages qui figurent sur la Fig. 32, bien
gu’il n"ait pas d’instruments de musique entre les mains. On constate qu’elles sont, dans I'iconographie de la
naissance du Buddha, situées de part et d’autre de I'arbre sal auquel la reine s’agrippe. Les instrument de
musique et ces divinités ont donc la méme fonction : celle de montrer que les dieux célébrent la naissance du
Buddha.

53 THE DHARMACHAKRA TRANSLATION COMMITTEE (tr.), 2013, Lal, Chap. 5, p. 34, 41.

54 Ibid., Lal, Chap. 6, p. 57, 73.

55 Ibid., Lal, Chap. 6, p. 58, 76.

%6 Ibid., Lal, Chap. 5, p. 43, 53.

23



24
Cette derniére mention des instruments jouant d’eux-mémes dans le Lalitavistara fait
référence aux premiers miracles suivant la naissance du Buddha :

« The cymbals and musical instruments of gods and humans sounded without being played by
anyone. »*’

Dans la Nidanakatha, c’est la jeunesse du Bodhisattva, pleine de plaisirs, qui est décrite comme
étant accompagnée d’instruments jouant tout seuls :
« So the Bodisat, surrounded by well-dressed dancing-girls, ... and attended by musical

instruments which played of themselves , lived, as the seasons changed, [76] in each of these
mansions in enjoyment of great majesty. »°®

Ce type de description apparait également dans le Mahdavastu, dans la scéne de I'accueil du
Buddha Dipamkara a Dipavati, accompagné par les devas et d'une procession d’instruments

autonomes® :

« And as soon as the Exalted One puts his golden-sandalled right foot down by Indra’s column
there arises a marvelous noise.

Trumpets resound, and tambours and war-drums, though no one beats them, and horns,
cymbals and pipes are played as the Pre-eminent Man enters. »%°

Dans un autre extrait du Mahavastu, aprés |'extinction de Sakyamuni, le moine Kasyapa récite
un discours dharmique - la compilation des Ecritures a Rajagrha. Cette récitation donne lieu a des

manifestations sensorielles surnaturelles : c’est celle de la musique qui est la plus remarquable :

« Quand I'Instruction du Sugata eut été convenablement récitée, de multiples tambours
célestes retentirent.

Les compilateurs de I'Instruction du Sugata, ayant entendu le bruit des tambours battants
[dundubhininada nadantam srutval, ayant percu le violent tremblement de terre, dirent ceci
a Kasyapa, purifié des impuretés :

« Pourquoi donc, 6 vous qui étes distingué dans la pureté ascétique, la terre a-t-elle tremblé
avec les rivieres et I'océan ? [Pourquoi] les retentissements charmants des tambours célestes

[devadundubhiravas ca manojfia) et [cette] pluie de guirlandes célestes [divyamalyavikaranas
cal ? »

Kasyapa, lui qui a [rassemblé] I’ensemble des divisions du Dharma pur, dit ceci aux vasibhta,
fils du Jina : « Ces groupes de dieux assemblés, ont entendu I'excellente Instruction dans son
ensemble.

57 Ibid., Lal, Chap. 7, p. 65, 86.

58 RHYS DAVIDS (tr.), 2020, NK, p. 157, esp. 75-76, 2-131.

59 ’autonomie des instruments de musique divine est également visible d’un point de vue grammatical : dans la
plupart de ces extraits, ce sont les formes impersonnelles ou passives qui sont employées.

60 JONES (tr.), 1987, Mvu, Vol. I, Chap. XXIlI, 236.

24



25

Ces groupes de dieux, réjouis, par révérence envers celui qui est pourvu de toutes les
meilleures caractéristiques, rendent hommage a l'Incomparable, pour avoir entendu
I'Instruction dans toute sa complétude. »5!

Le caractere auspicieux et divin de la vie —y compris I’extinction — du Buddha est ainsi renforcé
par une atmosphére musicale créée par les dieux, faisant écho aux miracles que constituent les
évenements de sa vie. Les textes et les images illustrant cette présence environnante de la musique
dans les moments importants de la vie du Bodhisattva semblent sous-entendre que les mains invisibles
jouant de ces instruments sont en réalité les dieux et divinités secondaires indiennes, approuvant et
célébrant la supériorité du Buddha. Le Bouddhisme réussit donc, par le récit et l'illustration de la
musique jouée par les étres célestes, a le placer au sommet de la hiérarchie des dieux. Par exemple,
dans le Lalitavistara, la scéne du Grand Départ décrit les hommages rendus au Bodhisattva par les

divinités secondaires :

« King Dhrtarastra, lord of the gandharvas, arrived from the east together with several trillion
kimnaras playing various instruments and singing songs. As soon as Dhrtarastra arrived, he
began to circumambulate the city of Kapilavastu. Stopping in the east, from where he had
arrived, he paid homage to the Bodhisattva. »%?

Ces divinités — les gandharvas et les kimnaras — ne font pas exclusivement partie du
Bouddhisme : on les retrouve dans I'hindouisme et le jainisme également. Probablement divinités
locales adaptées dans les différentes religions indiennes comme divinités secondaires, leur principal
attribut est la ving, i.e. la harpe indienne : ce sont des divinités musiciennes venues célébrer le Buddha,
et leur chef, le roi Dhrtarastra, entame une circumambulation autour de sa ville natale en signe

d’hommage.

On retrouve ces divinités secondaires dans de nombreux récits bouddhiques : elles jouent
toujours le role du dévot qui honore et célébre le Buddha. Dans un passage du Digha Nikaya par
exemple, le grand Sakra, roi des dieux, exprime sa volonté d’approcher le Buddha : pour ce faire, il

demande I'aide d’un gandharva tres pieux, nommeé Paficasikha. Cet épisode est illustré a SafcT (Fig. 7),

61 TOURNIER (tr.), 2017, Mvu, Prologue du Dasabhimika, p. 498, 38-42. Ce passage se poursuit par la
manifestation divine d’autres exploits en lien avec les sens :

« Quand [eut lieu] I'éloge du Sugata, le ciel resplendit, orné d’excellentes fleurs célestes
[divyapuspavaramanditam]. Hommes, dieux et danava, louérent [le Buddhal], I'esprit tourné vers le
meilleur des hommes.

Et de ce fait, la montagne trembla et I'océan, ce grand réceptacle d’eau, fut agité. [Les dieux] dont
I'esprit est appliqué, avec une pensée pleinement réjouie, agiterent des étoffes [ambarani] devant le
firmament.

Et de plus, quand [eut lieu] I’éloge des qualités merveilleuses du Jina, le ciel, immaculé comme un koti
de soleils, parfumé de I'essence de santal céleste [divyacandanarasanuvasitam], ayant la fragrance de
I’'ambroisie [amrtagandhikam nabham], resplendit. » p. 501, 57-59.

52 THE DHARMACHAKRA TRANSLATION COMMITTEE (tr.), 2013, Lal, Chap. 15, p. 162, 218.

25



26

ressemblant particuliérement & ’lhommage des musiciens venus adorer le stipa (Fig. 3). Sakra et
Paficasikha ont en effet le méme objectif que les adorateurs de la Fig. 3 : celui de capter I'attention du

Buddha pour lui rendre hommage.

« (...) if you, Pancasikha, were first to attract the ear of the Blessed Lord, then we might
afterwards be able to approach and see the Blessed Lord, the fully-enlightened Buddha. {...)
Then, to the strains of his vina, he sang these verses extolling the Buddha, the Dhamma, the
Arahants, and love. (...) When he heard this, the Lord said : “Paficasikha, the sound of your
strings blends so well with your song, and your song with the strings, that neither prevails
excessively over the other.  »%3

La musique attire effectivement |’attention du Buddha, et le charme, méme, ainsi qu’en
témoigne sa louange de la composition de Pafcasikha. Ainsi, une musique agréable n’est pas toujours
signe de séduction ou de tentation, mais elle peut étre un moyen de communication adapté a |’adresse
de la divinité. Possédant un corps parfait du fait de sa nature divine, le Buddha posséde également une
oreille particulierement affinée qui lui permet d’entendre les sons divins comme les sons humains : il

est par conséquent apte a recevoir les hommages musicaux de tous ses dévots :

« Bhikkhus, to whatever extent | wish, with the divine ear element, which is purified and
surpasses the human, | hear both kinds of sounds, the divine and human, those that are far as
well as near. »**

Ainsi, la musique céleste posséde un grand role dans liconographie et la littérature
bouddhiques puisqu’elle souligne le caractere auspicieux et miraculeux de la vie du Buddha et permet
de marquer sa supériorité dans la hiérarchie des dieux et son approbation par tout le reste du régne

divin. Elle est le moyen par lequel les dieux rendent hommage au Buddha.

Les oiseaux en tant qu’émetteurs de sons agréables sont eux aussi un topos de I'iconographie
et de la littérature bouddhiques®. On les retrouve dans de nombreux reliefs (Fig. 34 & Fig. 38) et de
nombreux textes. lls sont souvent mentionnés dans des accumulations de noms d’espéces afin que
I"abondance de leur nombre soit soulignée et, par 13, la puissance de leur chant. Leur présence est elle

aussi un signe annonciateur de la naissance du Buddha :

« Flocks of birds came to the palace from the Himalayan mountains, the king of mountain
ranges. There were pattraguptas, parrots, mynas, cuckoos, swans, curlews, peacocks, wild
geese, painted snipe, nightingales, pheasants, and many others. The birds had beautiful and
delightful wings in many colors and sang in melodious sounds. They perched upon the

63 WALSHE (tr.), 1995, DN, Il. 21., p. 322-323, 266-268.

54 BODHI (tr.), 2000, SN, II. 16, [213].

55 |’iconographie bouddhique reprend le motif de I'oiseau et I'inclut a ses reliefs : on le trouve également dans
les représentations de certains objets (Fig. 39, Fig. 40) qui ne sont pas rattachés au domaine bouddhique.

26



27

verandas, turrets, doorways, pavilions, and [F.25.a] upper terraces of King Suddhodana’s
sublime residence. The birds were joyful and content, and they each sang happily. This was the
second omen. »%

Dans cette scene ainsi que dans d’autres extraits, le chant des oiseaux est investi de la méme
fonction que les instruments de musique célestes, flottant dans les airs et jouant miraculeusement
d’eux-mémes. Dans le récit de I'arrivée du Buddha Dipamkara a Dipavati, ce ne sont pas que les devas
qui célebrent I'arrivée du Buddha mais la nature qui, elle aussi, reconnait, par les chants d’oiseaux, sa

supériorité et le caractére prometteur de sa venue :

« On all sides, to the accompaniment of music, exclamations of “Behold the Dharma” re-echo
through the city as the valiant man enters.

The clear notes of the swan, sparrow, peacock and cuckoo, and the humming of bees are heard
in Dipavati, mingling with the rattle of jewels in their caskets. »®’

Le caractere auspicieux des chants d’oiseaux explique leur représentation trés fréquente dans
I'iconographie. On les trouve d’ailleurs trés souvent en présence de personnages féminins. A
Bhiteévara par exemple (Fig. 35), une femme, identifiée la plupart du temps comme une yaksi®® — bien
gu’elle pat étre identifiée aussi comme une courtisane —, tient dans une main une cage ouverte : un
oiseau s’est posé sur son épaule. De méme, sur un autre relief du méme site (Fig. 36), le personnage
féminin nourrit le perroquet juché sur son épaule. Enfin, on trouve de un certain nombre d’exemples
de femme accompagnée d’un oiseau dans les terres cuites et les ivoires de Chandraketugarh — bien
gu’elles ne soient pas spécifiquement bouddhistes — (Fig. 39, Fig. 40). Les oiseaux dans I'iconographie
ne se retrouvent pas seulement dans les reliefs présentant des personnages féminins, qu’ils soient de
caractére profane ou divin. lls figurent également dans un certain nombre de frises ornementales sur
les stipas bouddhiques indiens : mélés a des feuillages, a des bourgeons ou a des fleurs pleinement
épanouies (Fig. 34), les oiseaux permettent de renforcer la présence de la nature sur I'architecture des
temples. De la méme maniére que dans un jardin, les plantes et les oiseaux sont des ornements ; sur
un temple, ils évoquent le caractére auspicieux et généreux d’une nature prospére approuvant elle

aussi la supériorité du Buddha.

Ainsi, d’un point de vue iconographique, I'oiseau constitue un ornement issu de la forét — au
méme titre que les fleurs — et un signe auspicieux, du fait de son lien avec la nature et avec les femmes.
Sa présence permet également de suggérer leur chant et I'accompagnement musical qui vient

agrémenter la scéne représentée.

5 THE DHARMACHAKRA TRANSLATION COMMITTEE (tr.), 2013, Lal, Chap. 5, 41, p. 34.
57 JONES (tr.), 1987, Mvu, Vol. |, Chap. XXIII, 238.
68 \Voir HUNTINGTON, Susan L., et John C. HUNTINGTON. 2016.

27



28

Enfin, la représentation de I'oiseau fait écho a un autre topos de la littérature indienne : la
parole éloquente du Buddha est en effet souvent comparée au chant d’un oiseau. Dans le Lalitavistara

par exemple, la douceur de sa voix est mise en comparaison avec celle du coucou :

« (...) he now spoke with soft and pleasant words in a tone that exceeded even the voice of
Brahma. His voice was like that of a cuckoo, pleasant and sweet sounding, as he addressed
Mara’s daughters (...). »*°

Dans les textes évoquant les mahdapurusalaksanas, i.e. les marques indicatrices de grandeur,
trouvées sur le corps du Buddha, on trouve cette méme comparaison avec la voix de Brahma et le

chant du coucou, sous le nom karavika :

« (...) he has a brahma-like voice, like that of the karavika-bird (...) »”°

Dans le Mahabuddhavamsa, la reine Asandhimitta souhaite écouter chaque jour un chant
aussi doux que la parole du Buddha : le Sangha le compare au chant du karavika, la reine décide alors

de s’en procurer un. Charmée par sa douce musique, elle s’exclame :

« Even the voice of this karavika bird, which is just an animal, is so sweet. What would be the
voice of the Buddha, highest in glory, like ? There could have been no limit to its sweetness! »”*

Dans un autre récit issu du Mahdvastu, le récit de I'oiseau Sakuntaka fait en réalité référence
a la sagesse du Buddha. Cette fable animalise ce dernier sous la forme d’un oiseau avisé et Mara sous

la forme d’un chasseur :

« |, monks, at that time and on that occasion, was the sagacious bird. (...) Wicked Mara at that
time and on that occasion was the fowler. »”?

Ce n’est pas précisément la voix qui est louée dans ce jataka mais plus généralement le logos,
i.e. son raisonnement, son intelligence, s’exprimant a travers la voix. Ainsi, le caractére mélodieux de

la voix exprime la sagesse de I'esprit qui prononce le discours.

De méme, la voix du Buddha est louée dans le Lakkhana Sutta car elle est le contenant du
discours dharmique. Sa puissance, comparable a celle d’un lion’3, atteint tous les étres vivants qui ne

peuvent y rester indifférents :

69 THE DHARMACHAKRA TRANSLATION COMMITTEE (tr.), 2013, Lal, Chap. 21, 324. Cette comparaison permet
d’accentuer la force de persuasion et la vérité de la parole du Buddha face aux séductions des filles de Mara.

70 WALSHE (tr.), 1995, DN, IlI. 30, (28), p. 442, 145.

7L SAYADAW, 1991, Chap. 1, 28, p. 1686.

72 JONES (tr.), 1987, Mvu, Vol. I, Chap. XXIlI, 244.

73 Les comparaisons du Buddha avec le lion sont nombreuses, tant pour décrire sa posture que la puissance de
sa voix. Les représentations iconographiques du lion en contexte bouddhiques ne sont pas négligeables mais il
ne semble pas qu’elle fasse précisément référence a la voix du Buddha.

28



29

« (...) the Tathagata’s speech is like the roar of a lion. Following the sounds of the world, he
speaks about Dharma for beings’ sake. »”*

« (...) as a ruler he will have a persuasive voice: all... Brahmin householders, citizens... will take
his words to heart. As a Buddha, too, he will have a persuasive voice: all... monks, nuns... will
take his words to heart. (...) “(...) And what he says will carry weight. If layman, he will prosper
much. But if this man should leave the world, Folk will take his words to heart, And set great
store by all he says.” »”

On peut donc voir dans la représentation iconographique des oiseaux sur les stdpas
bouddhiques, une référence a la beauté et a la justesse de la parole dharmique : la puissance du
discours transmettant la Loi bouddhique agit comme le chant d’un oiseau ou comme le rugissement
d’un lion. Charmant, bouleversant, il convertit les esprits et les invite a la piété et au respect du
dhamma. On peut méme aller jusqu’a supposer que la représentation des oiseaux sur les temples
suggere la présence de la parole dharmique et donc du Buddha : elle pourrait donc directement faire

référence au Buddha lui-méme sous une forme aniconique.

La référence au plaisir de I'ouie dans l'iconographie des stipas bouddhiques est donc tres
récurrente, en particulier grace a la représentation d’instruments de musique. Tantot illustrant un
rituel d’hommage au Buddha ou a ses reliques, tant6t accompagnant un membre de la royauté
indienne de I'époque, parfois suggérant les plaisirs de la vie de cour, ou bien le monde céleste offrant
sa bénédiction au Buddha, la musique revét une dimension protéiforme et méme ambigilie du fait du
plaisir qui en découle. Néanmoins, elle reste la plupart du temps, annonciatrice et évocatrice de la
venue du Buddha: la musique est donc un signe de bon augure, peut-étre méme une maniere

d’indiquer la présence du Buddha sous une forme non figurée.

L'odorat, comme I'ouie, est un sens de distance : c’est une sensation qui pergoit I'émanation
d’une source odorante sans besoin d’un contact. La bonne odeur va donc étre représentée, comme la

musique, par le biais de sa source de diffusion ou bien de son contenant.

74 p.138, Chap. XVI, in : PAGE, Tony, éd. 2007. The Mahayana Mahaparinirvana Sutra, translated into English
from Dharmakshema’s Chinese version (Taisho Tripitaka, Vol.12, No.374). Traduit par Kosho YAMAMOTO.
https://www.nirvanasutra.net/convenient/Mahaparinirvana_Sutra_Yamamoto Page 2007.pdf.

75DN, (2.23) 174-176, pp.457-458, IIl. 30. Lakkhana Sutta, in : op.cit.

29



30

Une précision s'impose quant aux sources d’émanation des odeurs que nous allons étudier.
Moins évidentes que le parfum par exemple, les fleurs elles aussi sont une référence a I'odorat. Sur les
stipas, on en trouve en effet une grande quantité, de différentes formes (Fig. 41 a Fig. 44), suggérant
a la fois I’'harmonie géométrique par leur forme et par le parfum qui s’en dégage. Dans la littérature
bouddhique, les fleurs sont trés fréquemment accompagnées d’un terme faisant référence a leur
odeur (gandhapuspa) ou bien elles sont associées, au sein d’une accumulation, aux parfums, onguents,

senteurs, encens etc...

« (...) in all kinds of perfumes, in flowers, in garlands, in ointment, in incense-powder (...) »”®

Il semble donc que la principale caractéristique des fleurs soit leur odeur agréable ; c’est
pourquoi nous les considérerons ici comme une source d’émanation olfactive, les autres, plus

évidentes, étant : le parfum, I'encens, et les onguents.

Comme mentionné précédemment, la référence aux odeurs est le plus communément
représentée sous la forme de motifs floraux, omniprésents sur les stiupas bouddhiques. Souvent en
position dominante, du fait de leur quantité, dans les frises décoratives, elles sont accompagnées de
tiges ou de feuillages et parfois méme d’oiseaux (cf. plus haut). Leurs formes y sont déclinées tantot
dans un registre réaliste (Fig. 34, Fig. 41), tant6t dans un registre plus esthétique et géométrique
(Fig.42, Fig. 43, Fig. 44). Si certaines sont représentées de profil, ou de trois quarts, accompagnés de
leurs tiges, celles de face ressemblent plutot a des mandalas : le caractére harmonieux de la fleur est

ainsi porté a son paroxysme dans une version idéalisée.

Dans la littérature bouddhique, les fleurs font clairement partie d’un champ lexical de I'odorat,
et particulierement de la bonne odeur. Elles sont tres fréquemment associées a d’autres produits
parfumés, parfois naturels tels que le bois de santal (candana) ou I'encens (dhdpa), parfois artificiels
comme le parfum (gandha), les onguents (vilepanda / abhyanga) ou les poudres (cirna). Ces matiéres
premieres et ces produits manufacturés sont utilisés tantot dans un contexte rituel — leur diffusion
participe alors a créer une atmosphere propice a la priere ou a l'invocation d’une divinité —, tantot
dans un contexte mondain — leur application a alors une fonction cosmétique et s’inscrit dans le cadre
d’une toilette, d’une préparation du corps. On peut en effet distinguer différents degrés d’utilisation

des matiéres parfumées: du profane vers le sacré, du localisé vers le diffus, du matériel vers

76 p.17, 8.22, The Larger Suhkdvati-vydha, in : MULLER, Max, éd. 1962. Buddhist Mahdydna Texts. Traduit par
Edward B COWELL, Max MULLER, et J. TAKAKUSU. Vol. Vol. XLIX. The Sacred Books of the East. New Delhi:
Motilal Banarsidass.

30



31

I'intellectuel. La littérature bouddhique les illustre toutes, mais c’est plus loin que nous reviendrons

sur cette idée.

Si I'’évocation des produits parfumés artificiels dans les textes est trés fréquente, leur
représentation iconographique est plus difficile. Il est en effet impossible d’identifier clairement la
substance odorante — la poudre, I'onguent, I’huile parfumée —: le parfum est donc illustré par le biais
de sa source de diffusion — un brale-parfum ou un encensoir par exemple (Fig. 45), tel qu’on a pu en
retrouver au cours de fouilles archéologiques — ou bien de son contenant, mieux identifiable que le
contenu, bien qu’il puisse aussi — dans une moindre mesure, grace au contexte — étre confondu avec
de la vaisselle contenant de la nourriture ou des boissons. Comment savoir, donc, a quoi ressemblaient
les contenants a parfum ? Il faut interroger le corpus matériel issu des fouilles archéologiques.
Cependant, rares sont les contenants qui passent par un laboratoire pour étre analysés. De plus, les
conditions de conservation des artéfacts ne permettent en effet pas toujours de vérifier leur contenu.
Dans le cas des parfums, les molécules odorantes sont parfois volatiles et ne sont par conséquent plus
décelables dans un résidu de parfum analysé 2 000 ans plus tard. De ce fait, la maniére la plus simple
de connaitre le contenu d’un récipient est d’en lire les inscriptions, s’il y en a, qui ornent parfois leur
fond ou leur pourtour. On peut imaginer que les parfums, constituant un type de contenu précieux,
étaient probablement conservés dans un contenant adapté a leur caractére luxueux. Le contenant
devenait ainsi le marqueur de l'importance du contenu. C'est le cas du seul exemple — a ma
connaissance — de réceptacle a parfum retrouvé en contexte archéologique, dont l'inscription atteste
sa fonction de contenant de parfum et qui date de la période que nous étudions. Il s’agit d’un reliquaire

(Fig.) retrouvé a Shah-ji-ki-Dheri et est exposé au Peshawar Museum. |l porte I'inscription :

« kanis[kapu]re nagare [alyam gadha[ka]ramde (...) »”’
Dans la ville de Kaniskapura, cette boite a parfum (...)

L’inscription permet ici d’identifier le contenant et son contenu. Cette boite, faite de cuivre et
ornée de bas-reliefs possede un couvercle dont les statuettes représentant un Buddha et deux divinités
secondaires, probablement Indra et Brahma’, font office de poignées. Elle posséde de ce fait un
caractére indéniablement luxueux : sa fonction, les décors et le matériau indiquent que cette boite a
parfum s’inscrivait dans un contexte royal, ce qui est confirmé par la suite de I'inscription attestant

I'acte de donation effectué par:

«(...) (*mahara)jasa kaniskasa vihare mahasenasa samgharaksitasa agisalanavakarmiana
deyadharme (...) »

77 JONGEWARD, ERRINGTON, SALOMON, BAUMS, 2012, p. 246.
78 MYER, 1966.

31



32

(...) est offerte avec mérite par Mahasena et Samgharaksita, superviseurs de la construction de
la salle du feu [une salle chauffée] dans le monastéere du grand roi Kaniska (...)

Ce coffret, surnommé « the Kaniska casket », expression dont la polysémie fait habilement
écho a la fois a sa fonction premiére de boite a parfum et a son réemploi en tant que reliquaire, a été
retrouvé dans la chambre funéraire du stiipa et a été daté de la deuxieme moitié du II° siecle CE, soit
du regne de Huviska, le successeur de Kaniska I1*". Prudence R. Myer approuve cette datation en tentant
de recontextualiser la construction de cette ag[gjisala : il s’agirait selon elle d’'une étape de la
reconstruction a la suite d’une destruction volontaire du monastere par Kaniska Il — dont le régne
chevaucherait celui de Huviska — qui, voulant imposer sa domination sur Kaniskapura (autrefois
dominée par Kaniska I*" ainsi qu’en témoigne sa responsabilité dans la construction du mahdstiipa),
aurait détruit I'ancien stiipa pour en construire un nouveau sur les mémes fondations. De cette
maniére, il effacait I’histoire de son glorieux ancétre et le supplantait dans les esprits du peuple, a la
fois par son toponyme — Kaniskapura — et par la grandeur de cet édifice bouddhique. Par conséquent,
I'inscription du reliquaire fait probablement référence a ce second Kaniska qui a financé et commandé

la construction de cette partie du monasteére.

Le réemploi d’'une boite a parfum en tant que reliquaire n’est pas fortuit. Il s’inscrit dans une
conception bouddhique du corps-parfum que I'on retrouve dans de nombreux textes de la littérature
bouddhique et qui a probablement inspiré les membres de la royauté a la période de Kaniska, voire

peut-&tre Kaniska I°" lui-méme — qui pourrait étre I'individu incinéré conservé dans ce reliquaire”.

La pensée bouddhiste considére que le corps sacré ne peut pas sentir mauvais, il sent bon par
nature. Reprenons le cas du reliquaire en partant cette fois du récit de I'extinction du Buddha. Au
moment de la crémation, aucune mauvaise odeur ne se dégagea du blcher : au contraire, les bois
parfumés, peut-étre le corps du Buddha lui-méme en se consumant et les offrandes de fleurs et de
parfums diffusérent une odeur trés agréable. Gregory Schopen conclut aprés la lecture du
Mahaparinibbanasutta :

« The cremation of the Buddha’s body transformed that body into two things: two things

remained, the cremation transformed that body into what we called ‘relics’ to be sure, but it
also transformed it into pure incorporeal fragrance. »%

79 JONGEWARD, ERRINGTON, SALOMON, BAUMS, 2012.
80 SCHOPEN, 2015, p. 15.

32



33

Ainsi, deux éléments furent produits lors de la crémation : de la fumée parfumée et des
reliques. Ces reliques, parfois conservées dans des boites a parfum, possédaient elles aussi un lien avec
le parfum puisque, dans les reliquaires retrouvés au cours de fouilles archéologiques du Gandhara, on
découvrit également des petites boules de résines — sans doute autrefois parfumées — ainsi que de
petites fleurs en or (Fig. 47), parfois semblable & du jasmin (Fig. 48, a gauche)®. Ces éléments
renforcent I'idée selon laquelle le Buddha était, dans son essence, parfumé : ils évoquent directement,

par métonymie, le corps sacré par leur caractere précieux et parfumé.

Cette conception selon laquelle le corps sacré est un corps parfumé est aussi présente des les
récits narrant la naissance du Buddha dans le Lalitavistara et dans le Mahdvastu. Dans le premier texte,

les dieux s’exclament :

deehd g AT FaellensgeaTal siferaea: | YRARIATE: Healeet: HNdlead =g
N 82

Tcdl QI HSARY A SAAMATG: Fafl f&ua gfa ||

Comment le dénommé le maitre des mondes, le pur Bodhisattva, dépourvu de toute mauvaise

odeur, bijou du monde, tombé du séjour des dieux Tusita pourrait-il rester dans le corps
humain et malodorant, le ventre de sa mere pendant dix mois ?

Le corps humain et le corps divin étant de natures différentes, ils se caractérisent par leur
odeur : le corps humain est E,:E’irﬂ, le corps divin est FIOJIu-?JI. Par conséquent, pour contrer I'odeur

humaine du corps de la Reine Maya, les dieux vont construire pour le Bodhisattva une série de pavillons
(katagara) dont deux seront d’ailleurs faits de bois de santal (uragasaracandana) et le troisieme de
parfum (gandhamaya), I’objectif étant de donner un cadre divinement parfumé au jeune Bodhisattva
afin que ses qualités divines ne soient pas altérées par le réceptacle humain et malodorant que
constitue le corps de sa mere. Cette conception fait écho a ce que I'on retrouve dans les textes et
méme dans |'architecture des monasteres bouddhiques puisque la salle réservée au Buddha lui-méme

ou a son effigie est nommée gandhakiiti, i.e. chambre ou cellule parfumée :

« his Perfumed Chamber, fragrant with sweet-smelling flowers (...) his own sweet-smelling
odorous chamber »%

Ainsi, le caractere parfumé de cette cellule monastique indiquait la présence méme du
Buddha. Cette idée est également présente dans une des regles de la communauté bouddhiste dans
le Ksudrakavastu qui interdit aux moines de s’asperger de parfum. Le parfum permettant d’éloigner

les odeurs humaines, il pourrait paraitre logique que les moines, ne voulant pas perturber le Buddha

81 JONGEWARD, ERRINGTON, SALOMON, et BAUMS, 2012.
8 | EFMANN (éd.), Chap. 6.
8 COWELL (tr.), CHALMERS (tr.), ROUSE (tr.), FRANCIS (tr.), 2015, Jataka 75, 331.

33



34

de leurs odeurs humaines, veuillent se parfumer également : cela était pourtant interdit. Cette regle
visait en réalité a ce que les dévots ne confondent pas la cellule d’un simple moine avec celle du

Buddha :

« de dag dri gtsang khang yin no snyam nas phyag ‘tshal bar byed pa » — Tha 4a.7
« The devout, thinking ‘this is the Perfume Chamber’, venerated the monks’ room. »*

Puisque seul le Buddha pouvait étre qualifié de “parfumé”, il en allait de méme pour sa
chambre. Il s’agissait donc de ne pas rivaliser avec le Buddha, de ne pas faire preuve d’orgueil en
divinisant son propre corps par lI'application de parfums, baumes, poudres ou autres produits
parfumés. Dans les regles de la communauté bouddhiste, il est clair que les moines, malgré leur nature,
ne pouvaient assumer pleinement leur humanité. Certaines de ces regles en effet sous-entendent que
certains comportements naturels étaient également interdits dans et aux abords des stipas, au risque
de souiller le caractere sacré des temples et de déranger le Buddha. André Bareau en mentionne un

certain nombre soutenant cette idée :

« Le P’i-ni-mou-king interdit de laisser échapper un vent dans I'enceinte d’un stipa [T. 1463,
p.838 a]. Selon les Dharmaguptaka, on ne doit pas faire ses besoins, petits ou gros, devant le
stipa ou sur les quatre c6tés de celui-ci, car un air malodorant pénetrerait dans le monument
[T. 1428, p.958 a]. De méme, on ne doit pas se rendre aux lieux d’aisance en portant un
reliquaire. De plus, il faut se laver aprés y étre allé, avant de porter un reliquaire car, dit le
Buddha, dans ces deux cas : « Il faut étre pur pour le porter » [Ibid., p.957 b]. »*°

Le corps humain n’est donc considéré comme a peu prés pur qu’apres s’étre lavé, désodorisé,
voire parfumé si I’on ne fait pas partie de la communauté monastique. L'omniprésence des parfums,
de I'encens, des pommades, et des poudres pour honorer le Buddha est donc justifiée par I'élaboration
par les dévots humains d’un environnement comparable au royaume divin grace a |’élimination des
mauvaises odeurs et par la diffusion d’odeurs qui permettent au divin de prendre place. Gregory
Schopen mentionne un autre passage du Ksudrakavastu qui raconte aussi I’histoire de la descente du
jeune Bodhisattva dans le ventre de sa mere. Les Trayastrims$a I'accompagnent dans sa descente sur
Terre, pour la seule raison que le corps du Buddha émanant I'odeur du bois de santal permet aux

trente-trois dieux de ne pas sentir la mauvaise odeur des humains :

« dpag tshad bcu gnyis man chad mi’i dri ma mnam ste lha rnams snom par mi bzod do— Da
91b.6

The filth of humans could be smelled up to twelve miles (yojana), and the gods could not bear
to smell it.

84 SCHOPEN, 2015, p. 18.
8 BAREAU, 1962, p. 254.

34



35

bcom Idan “das kyis tsan dan gor $ir sa’i drir mnong du sprul te dri de mi mnam par byas so—
91b.7

The Blessed One emanated the scent of gosirsa sandalwood and they therefore could not smell
that foul odor. »%

Dans un passage du Dasabhiimika du Mahavastu, de méme :

« vividha gandhapuspas ca upavayantu sarvatah / manusanam amagandha $ighram
antarahapaya // »

« Puissent divers parfums et fleurs exhaler. Chasse[, de la sorte,] prestement I'odeur de chair
rance des hommes. »%’

Ainsi, les regles monastiques et les récits de la vie du Buddha montrent I'importance de la
conception du corps sacré comme corps parfumé et de la nécessité d’éloigner les odeurs
nauséabondes des humains pour ne pas déranger les dieux, en particulier le Buddha. Cette idée est a
I'origine des pratiques rituelles de dispersion et de diffusion des encens, poudres et eaux parfumées
dans le cadre d’'un hommage rendu au Buddha qui visent a recréer I'environnement sensoriellement

parfait du royaume divin dont il provient.

1.2.3.1. Les bonnes odeurs indicatrices de la présence du Buddha
De la méme maniére que sur les reliefs dans lesquels la musique a un role évocateur de la

présence du Buddha, les substances parfumées permettent d’annoncer ou de signaler sa présence
dans I'image. Dans le Mahavastu, les dieux Tusita viennent honorer le Buddha venant de prendre place
dans le ventre de la Reine Maya, par des hommages parfumés :
« (...) te divyani ca candanacirnani prakiritva divyani agarucirnani divyani kesaracirnani
divyani tamalapatracirnani prakiranti. divyani muktakusumani prakiritva (...) »%

IIs dispersérent d’abord de la divine poudre de santal, puis de la divine poudre de bois d’Aloe,
de la divine poudre de lotus kesara, de la divine poudre de tamdla ainsi que de divines fleurs
fraichement tombées.

On remarque dans ce type d’écriture que les auteurs des textes appréciaient les accumulations
de termes afin d’accentuer I'abondance de n’importe quel signe de bon augure : ici, le nombre et la
diversité des offrandes parfumées permettent de montrer I'importance de I'étre honoré, le jeune

Bodhisattva, futur Sdkyamuni, tout juste descendu du royaume des Tusita.

8 SCHOPEN, 2015, p. 13.
8 TOURNIER, 2017, p. 502, 65.
88 MARCINIAK (éd.), 2019, The Birth of Gautama, p. 22.

35



36

Dans un autre passage issu du Lalitavistara, avant méme la descente du Bodhisattva dans le
corps de sa mere, c’est la nature elle-méme qui semble annoncer I'évenement par I'épanouissement

des fleurs, et la pousse des arbres :

TEIIATI RIRTSTH R G [H A
P} o IR
Les feuilles des plus beaux arbres se dépliant et les plus belles fleurs s’épanouissant {...)

De méme, plus loin, dans le méme chapitre, la présence du Buddha dans le ventre de sa mere

est indiquée par une pluie de fleurs odorantes :

« Excellent sublime flowers, fragrant with divine perfumes, fell like rain. »*°

Cet épanouissement de la nature, comme un consentement du monde a I'arrivée du Buddha,
est également repérable dans de nombreux reliefs sur les édifices bouddhiques, ainsi que nous I’avons
mentionné plus haut. Les frises représentant fleurs, branches, feuillages, et oiseaux a Sanci (Fig. 34),
les motifs floraux semblables a des mandalas a Bharhut (Fig. 41, Fig. 44), les tiges fleuries tenues par
les figures féminines a Bharhut ou a Sanghol (Fig. 22, Fig. 49) : ces éléments symbolisent la prospérité,
la fertilité, la naissance, et particulierement la naissance auspicieuse. En tant que signe de bon augure,
ils indiquent, d’'une certaine maniére, que l'arrivée du Buddha est imminente ou effective : ils

symbolisent une invitation a apparaitre adressée au Buddha et sa conséquence, son apparition.

1.2.3.2. Les bonnes odeurs pour invoquer le Buddha
Les offrandes de produits parfumés sont aussi utilisées pour invoquer le Buddha, comme si cet

acte performatif permettait sa manifestation spontanée. Par la création d’'un environnement plaisant
pour les sens du Buddha, les dévots entendent donc I'inviter a apparaitre, dans le cadre d’un rituel ou
d’une offrande. On trouve d’ailleurs des scenes d’offrandes de guirlandes et de fleurs dans
I'iconographie bouddhique : a Bharhut par exemple (Fig. 50), des dévots honorent le Bodhimanda, plus
particulierement le siége de la Bodhi au pied duquel on remarque les empreintes de pieds du Buddha
(buddhapada) indiquant sa présence non figurée. On peut y observer, outre les fleurs et les guirlandes,
des empreintes de mains (gandhahasta ou gandhaparicangula), représentées également sur le petit
stidpa sur un pilier du méme site (Fig. 51) : le stdpa est lui aussi paré de guirlandes fleuries (puspamaila)
gue viennent déposer des divinités ailées ; sur la partie inférieure du stipa, des personnages accroupis,

les mains en afijali, semblent avoir appliqué leurs mains enduites pour former une sorte de frise. De

8 LEFMANN (éd.), 1902, Lal, Chap. 6, p. 30.

% THE DHARMACHAKRA TRANSLATION COMMITTEE (tr.), 2013, Lal, Chap. 6, p. 58, 76.

91 Les paumes des mains pouvaient étre enduites de parfum ou bien de poudres parfumées qui permettaient de
laisser une empreinte colorée sur la surface d’applique. La substance parfumée permettait également de
dissimuler I'odeur humaine et de ne pas souiller I'objet de culte (stdpa (Fig. 51), bodhimanda (Fig. 50)...).

36



37

méme, sur un stipa miniature (Fig. 52) faisant office de boite ou de reliquaire®?, une frise d’empreintes
de main et de fleurs incisées en alternance semble étre le témoin d’une pratique cultuelle en lien avec
le parfum. Gregory Schopen mentionne un extrait du Ksudrakavastu qui atteste cette pratique, en
précisant que les laics pouvaient également pratiquer ce type d’offrandes afin de se réserver le mérite

karmique qu’ils obtenaient par cet acte :

« But another thing the monks did with the perfume that was given to them was to daub
perfumed palm prints on the stipas (mchod rten la dri’i lag ris byug par bya’o). »*

1.2.3.3. Une thématique récurrente dans les récits bouddhiques : la « canopy of
flowers »
Mais certains textes sont plus explicites quant a la visée invocatoire de |'acte d’offrandes de

produits parfumés. Dans certains récits, offrir du parfum, des fleurs, du bois parfumé, de I'encens a
clairement pour objectif de créer un lien, défiant le temps et I'espace afin de s’adresser au Buddha,

voire méme de l'inviter a se manifester devant le dévot.

Un premier récit bouddhique issu du Divyavaddna raconte comment Pirna fit construire un
palais en bois de santal dans la ville de Slrparaka et décida d’y inviter le Buddha. Ce dernier, résidant
a Sravasti, dans le Jetavana, fut donc appelé par Pirna par le biais d’une incantation et d’offrandes

depuis le toit du palais :

« Then the venerable Pirna climbed onto the roof of that place of refuge, stood facing the Jeta
Grove, kneeled with both knees on the ground, strew flowers, and waved incense. Then a park
attendant gave him a golden pitcher, and he began to offer worship.

O you of pure virtue, whose intellect is so very pure,
who always sees the intentions in an offering of food!
Look upon those who have no protector, virtuous one!
Have pity and come here!

Then, by the Buddha’s innate power and the divine power of deities, those flowers formed an
overhead flower-canopy and traveled off to the Jeta Grove. There they stopped in the area of
the elders, while the incense appeared like the peak of a cloud and the water from the pitcher
like a stick made of beryl. »%

Grace aux offrandes parfumées, la priére de Pirna devient audible pour le Buddha malgré les
cent lieues qui les séparent. Les fleurs et I'encens parviennent méme littéralement jusqu’au Buddha
pour l'inviter a venir a Strparaka : les substances odorantes, par leur caractére diffus et leur perception
a distance sont donc considérées comme pouvant parvenir, malgré leur séparation géographique,

jusgqu’au Buddha dans le cadre d’un rituel d’invocation.

92 JONGEWARD, ERRINGTON, SALOMON, BAUMS, 2012, Fig. 3.54.
9 SCHOPEN, 2015, p.18.
% ROTMAN (tr.), 2008, Divy, Chap. 2, 44.

37



38

De méme, dans deux autres récits bouddhiques, les fleurs et leur odeur suivent le Buddha ou
gu’il aille, comme si I'offrande était capable de se déplacer et d’atteindre le Buddha malgré la distance
temporelle ou spatiale qui le sépare du dévot. Le premier passage est issu du Mahdvastu et concerne

le Buddha Dipamkara :

« These fragrant flowers when thrown from their hands stand over the Exalted One, the
saviour of the world, like a five-hued canopy of blossoms®.

Hovering unsupported in the air, these fragrant flowers with their stalks turned inwards salute
him by moving to the right when he stops.

When he, the Light of the world, moves on they follow; when he stops they stop. Not a single
posture of the mighty All-conquering One do they miss.

Even if the disintegrating winds of the end of the world carried away this universe of three
thousand worlds, they could not shake the canopy of flowers, much less carry it away. »%

Dans ce passage, la force de cette arche de fleurs, inébranlable malgré le vent et le mouvement
du Buddha, est clairement évoquée. Indirectement, ce récit explique la puissance des offrandes
parfumées qui parviennent jusqu’au Buddha et le suivent grace ses pouvoirs divins, en résistant aux
limites de la physique. Un extrait trées semblable dans le commentaire du Dhammapada narre cette
fois I’histoire de Sumana, un fleuriste, fournisseur du roi Bimbisara de Rajagrha, qui au lieu de se rendre
au palais du roi comme chaque matin, décida, apres avoir croisé la route du Buddha Gotama, de lui

offrir ses fleurs.

« Seeing the Buddha in his resplendent glory, the florist Sumana felt a strong desire to offer
his flowers to the Buddha. Then and there, he decided that even if the king were to drive him
out of the country or to kill him, he would not offer the flowers to the king for that day. Thus,
he threw up the flowers to the sides, to the back and over and above the head of the Buddha.
The flowers remained hanging in the air; those over the head formed a canopy of flowers and
those at the back and the sides formed walls of flowers. These flowers followed the Buddha in
this position as he moved on, and stopped when the Buddha stopped. »%’

Dans un dernier récit, semblable aux deux précédents, Ciilasubhadd3, la fille d’Anathapindika,
afin d’introduire le Buddha a sa belle-meére Puifialakkhana Devi, se rend sur le toit de sa maison et

effectue un rituel d’offrandes au Buddha afin de I'inviter a se manifester aux yeux de cette derniére :

« Then honouring the Buddha with sweet smelling flowers, and perfumes, she resolved thus :

“Glorious Buddha, | invite the Sangha headed by the Exalted One to my good deeds at
my house. May the Exalted One, the Teacher of devas and humans, know my invitation
quite well through these Jasmine flowers which | am now sending.”

9 SENART (éd.), 1882, Mvu, 23, 231-248. L'expression puspakamcuko ne désigne pas tout a fait une « canopy of
blossoms », le terme kaficuka fait plutot référence a un vétement. Les fleurs ne viennent donc pas simplement
abriter le Buddha par le dessus et sur les cotés, elles viennent I’habiller d’une robe fleurie et parfumée. Plus loin,
le terme vitdana est en revanche employé et fait cette fois davantage référence a une sorte d’auvent ou d’abri.
% JONES (tr.), 1987, Mvu, Vol. I, Chap. XXIll, 237.

97 GODA SARADA MAHA THERO (éd. & tr.), 1993, Dhp, Chap. 5, v. 68.

38



39

After extending her invitation, she threw up eight handfuls of Jasmine flowers into the air. Like
small butterflies, the flowers travelled by air and became a flower-canopy above the Buddha,
while He was preaching amidst four classes of people in the Jetavana monastery. »%®

Anathapindika, n’ayant pas connaissance de cette invitation, proposa au Buddha de venir chez
lui le lendemain mais il déclina, répondant qu’il était déja convié a se rendre chez Culasubhadda. Le
marchand, surpris, dit au Buddha que sa fille vivait a plusieurs lieues de la, ce a quoi, le Buddha
répondit :

« “(...) good people can manifest as if they were standing before Me even though they may be
living in a place that is many yojanas away.” Then the Buddha uttered the following verse:

Dire santo pakasenti
himavanto'va pabbato.
Asantettha na dissanti
rattim khitta yatha sara. »*°

Les étres bons qui sont loin brillent
comme les montagnes de I'Himalaya.
Mais les étres mauvais n’apparaissent pas,
comme des fleches tirées dans la nuit.

Cette morale apparait donc en conclusion de ce récit qui confirme la nature vertueuse de
I'offrande sensorielle qui ne lui parvient que grace a la bonne intention de celui qui I'effectue. Ainsi,
les offrandes parfumées, tout en honorant le Buddha, permettent au dévot d’attirer son attention sur
lui : par sa donation, il effectue en effet un acte méritoire (deyadharma) qui lui vaut la reconnaissance
du Buddha et la réalisation de sa priére. Le caractére sensoriel de I'offrande et son mode de perception
a distance sont justement un moyen de capter I'attention de la divinité invoquée et de permettre la

manifestation du donateur devant le Buddha et celle du Buddha devant le donateur :

« It is the offerings themselves, coupled with the invitation, which created a new space into
which the Buddha can then enter. »%

1.2.34. La « canopy of flowers » dans I'iconographie bouddhique
Le theme des fleurs suspendues dans les airs au-dessus du Buddha se retrouve également dans

I'iconographie bouddhique, notamment du Gandhara. La scene la plus représentée est I'épisode de
I’'hommage rendu par Megha au Buddha Dipamkara en étalant ses cheveux au sol afin que le Buddha
ne se salisse pas les pieds. Un élément dans les représentations vient illustrer la fameuse « canopy of
flowers » mentionnée dans les textes: il s’agit des fleurs jetées par les femmes de Dipavati,

notamment par Prakrti, la future épouse de Megha. Les fleurs sont représentées dans le halo indiquant

9% SAYADAW, 1991, Chap 35, p. 845.
% Ipid., Chap 35, p. 846.
100 STRONG, 1977, p. 396.

39



40

le statut divin de Dipamkara et flottent autour de sa téte (Fig. 53, Fig. 54). Certains reliefs du Gandhara
illustrant d’autres scenes — telles que I'offrande des quatre bols par les caturmaharajika (Fig. 55) ou le
premier sermon (Fig. 56) — montrent eux aussi une arche de fleurs flottant au-dessus du Buddha. La
présence d’une « canopy of flowers » n’aurait pas beaucoup de sens dans ces scenes, car elle ne
correspond a aucun élément dans ces récits. Il pourrait donc s’agir d’'un arbre de la Bodhi
particulierement fleuri, surplombant le Buddha lorsqu’il est assis sur le siege de I’'Eveil. Néanmoins,
puisque ces représentations concernent des reliefs dans lequel le Buddha apparait de maniere figurée,
on peut se demander a quoi sert la représentation de I'arbre de la Bodhi. Elle peut étre un marqueur
géographique, afin de rappeler au passant que telle scéne se situe au Bodhimanda, ce qui est le cas
pour le premier sermon et I'offrande des quatre bols. Elle peut aussi, du fait de son caractére
particulierement fleuri, avoir une simple fonction d’ornementation ou bien étre un marqueur de
I'importance du personnage qui siege en-dessous, a la maniere du parasol. Les fleurs, I'arbre et le
parasol pourraient-ils donc étre interchangeables dans l'iconographie du Gandhara ? Ils possedent en
réalité la méme fonction : ils indiquent le statut divin du Buddha qui ne peut se manifester que dans
les conditions mises en place dans ce but. Le Buddha ne vient apparaitre que si I'environnement est
divinement parfumé et que si les bonnes odeurs I'abritent et le protegent de la souillure humaine.

John Strong écrit :

« The Buddha goes where the flowers are. »!

1.2.3.5. Les encensoirs et les brile-parfums dans I'iconographie bouddhique
Nous avons déja évoqué la difficulté de représenter par I'image ce que I'on ne peut pas voir

mais que I'on ne peut que sentir. La fumée a ceci de particulier gu’on peut a la fois I'observer — et donc
la représenter — et la sentir. On la retrouve dans certains reliefs illustrant la crémation du Buddha (Fig.
57). La diffusion du parfum passe donc par le biais de la fumée, elle-méme émise d’objets plus
fréquemment représentés dans l'iconographie bouddhique : il s’agit de I’encensoir et du brile-parfum.
L'un et I'autre sont difficiles a distinguer car ils possedent la méme fonction : il s’agissait peut-étre d’'un
seul et méme objet, c’est pourquoi nous nommerons donc les deux « brlle-parfum ». Dans
I'iconographie bouddhique, en particulier dans I'art du Gandhara, on peut néanmoins constater
I’existence de deux types de représentations : le premier consiste en une structure (Fig. 58) faite de
trois batons de bois rejoints a leur extrémité supérieure par une corde a laquelle était également
attaché un sac ou un bouquet de plantes, téte en bas pour étre consumé a quelques centimetres du

sol ; le second (Fig. 59 a 61), plus complexe, consiste en une petite colonne au sommet de laquelle une

101 1pid, p. 396.

40



41

corbeille — souvent en forme de lotus — est placée afin d’y déposer la substance a brdler. Un brile-

parfum retrouvé au cours des fouilles archéologiques du Gandhara (Fig. 45) correspond a ce modéle!®?,

Les brile-parfums ne sont pas trés fréquents dans les représentations bouddhiques : ils sont
surtout illustrés au Gandhara dans certaines scenes en rapport avec le parinirvana du Buddha. Bien
gu’on ne trouve pas de référence directe aux brlle-parfums dans le récit de cet épisode, les substances
parfumées sont bel et bien présentes. Dans le Mahdaparinibbanasutta, on trouve les mentions

suivantes :

« Tena kho pana samayena yamakasala sabbaphaliphulla honti akalapupphehi. Te
tathagatassa sariram okiranti ajjhokiranti abhippakiranti tathagatassa pljaya. Dibbanipi
mandaravapupphani antalikkha papatanti, tani tathagatassa sariram okiranti ajjhokiranti
abhippakiranti tathagatassa ptjaya. Dibbani pi candanacunnani antalikkha papatanti, tani
tathagatassa sariram okiranti ajjhokiranti abhippakiranti tathagatassa pajaya. »%

A ce moment, toutes les fleurs des deux arbres sala s’épanouirent bien que ce ne fut pas la
saison. Elles ruisselerent sur le corps du Tathagata, se disperserent et le recouvrirent pour
honorer le Tathagata. De divines fleurs de mandarava tombérent du ciel, elles ruisselérent sur
le corps du Tathagata, se disperséerent et le recouvrirent pour honorer le Tathagata. De divines
poudres de santal tomberent du ciel, elles ruisselerent sur le corps du Tathagata, se
disperserent et le recouvrirent pour honorer le Tathagata.

Ici, c’est la nature qui manifeste son hommage par les fleurs et le bois de santal : a nouveau,
la nature — dont chaque élément est qualifié de dibba — est investie de pouvoirs magiques. Comme
pour la musique céleste, ce sont en réalité les dieux qui s’expriment d’une seule voix a travers la nature
par le biais de phénomeénes surnaturels : ces évenements donnent I'impression que la nature pense,

ressent et s’exprime.1%

Ensuite, les Mallas viennent honorer le Buddha en apportant de l'eau parfumée
(sabbagandhodakena) et en offrant — outre la danse, le chant et la musique (naccehi gitehi vaditehi) —

des guirlandes de fleurs et des parfums (malehi gandhehi*®).

Les offrandes de sons et surtout de substances parfumées sont donc au cceur du rituel

d’hommage rendu au Buddha au moment du parinirvana. Les brile-parfums formés de trois batons

102 ROSEN STONE, 2004.

13PN, I1. 16. 4.

104 La suite du texte est :
« Dibbanipi tdriyani antalikkhe vajjanti tathagatassa pijaya. Dibbanipi sangitani antalikkhe vattanti
tathagatassa pajaya »
De divins instruments de musique résonneérent depuis le ciel pour honorer le Tathagata. De divins chants
se firent entendre depuis le ciel pour honorer le Tathagata.

Les dieux s’expriment également par des chants et de la musique divine, annong¢ant un événement important
dans la vie du Buddha Sakyamuni, ainsi que nous I'avons expliqué dans la partie dédiée au sens de I'ouie.
105 PN, 11, 16. 235.

41



42

de bois rassemblés ne sont présents que dans les scénes représentant cet épisode. Le bois et les herbes
brllées font en effet écho a la crémation du Buddha : certains reliefs du Gandhara représentent
d’ailleurs non pas directement le Buddha allongé sur son flanc droit ainsi que le décrivent les textes
mais déja recouverts des innombrables couches de tissu de son linceul, formant une sorte de cercueil

(Fig. 57) — étape qui annonce donc la crémation du corps.

Le second type de représentation des brlle-parfums dans I'iconographie gandharienne est
largement plus répandu que le premier. On le retrouve aussi dans les scénes illustrant le parinirvana
du Buddha mais pas seulement. Ces brlle-parfums sont aussi représentés en-dessous des
représentations du Buddha assis ou debout. Dans tous les cas, ils sont placés sous le Buddha, qu’il soit
allongé au moment de son extinction ou qu’il soit représenté en majesté dans des sculptures plus
monumentales (Fig. 59, Fig. 61). : les brle-parfums sont toujours représentés plus petits et en-dessous
de la figure centrale du Buddha. Cette disposition iconographique n’est pas fortuite. Nous avons en
effet déja mentionné plus haut que corps du Buddha est un corps parfumé et il se trouve qu’il le fut
jusqu’a la fin puisque, méme au moment de sa crémation, aucune odeur désagréable ne se dégagea
du bdcher ni des reliques. La présence du briile-parfum permet de suggérer le caractére parfumé du
corps du Buddha. Gregory Schopen expligue comment, une fois encore, son corps humain se

rapproche davantage du divin par son absence de souillure et par sa bonne odeur surnaturelle :

« Ordinary monastic cremations were unpleasant smelling affairs—monastic rules, as we will
see, prohibited cremations anywhere near a stipa because “un air malodorant pénétrerait
dans le monument” (Bareau 1960: 254). But by all textual accounts the cremation of the
Buddha was nothing of the sort. By all accounts the funeral pyre of the Buddha was not made
of ordinary wood, but entirely of fragrant woods or all sorts of fragrant woods
(sarvagandhakasthais citam citva—Waldschmidt 1950-1951: 424) and this cremation would
have produced an overpowering fragrance. Here, however, there may be something more as
well. The cremation of the Buddha’s body transformed that body into two things: two things
remained, the cremation transformed that body into what we call “relics” to be sure, but it
also transformed it into pure, incorporeal fragrance. »s'%

Ainsi, la fumée se dégageant du blcher était parfumée a la fois grace a la présence de bois
parfumés mais aussi grace au corps divin du Buddha. On peut tout a fait comprendre dans la présence
des brile-parfums dans les illustrations de cet épisode une simple représentation de la bonne odeur
qui se dégageait du blcher crématoire et des hommages rendus au Buddha. La transformation du
parfum et du bois parfumé en fumée pourrait donc méme suggérer la consumation du corps lui-méme

parfumé du Buddha, c’est-a-dire son passage du monde matériel au monde immatériel. Ainsi, au

1% SCHOPEN, 2015, p. 15.

42



43

moment ou le parfum se diffuse, le corps disparait, dans un mouvement qui, comme la « canopy of

flowers » vient accompagner le Buddha.

Dans les représentations iconographiques illustrant le Buddha debout ou assis, le brile-parfum
est situé dans une petite frise représentant généralement une série de petits dévots de chaque coté
d’un objet de culte central : il peut s’agir d’'un bol a aumone, d’un pilier surplombé de la roue de la Loi,
d’un arbre, d’un petit stipa ou encore d’un brile-parfum. Un premier niveau de lecture consiste a
interpréter la frise comme une scéne de rituel d’hommage ou d’invocation du Buddha : ainsi que nous
I"avons expliqué plus haut, la diffusion de parfums permet de se rendre visible aux yeux du Buddha et
de lui faire entendre une priére ou une invitation a se manifester. Par conséquent, la représentation
plus monumentale du Buddha située au-dessus pourrait étre la manifestation de la divinité,
consécutive au rituel d’offrandes, comme si elle émanait de la fumée du brlle-parfum, d’ailleurs
représentée sur ce relief (Fig. 61). Ce type de représentation pourrait donc indiquer la valeur
performative du rituel consistant a brller ou a diffuser des substances parfumées, sur un plan

iconographique et non littéraire'®’.

Un second niveau de lecture tend a interpréter davantage cette frise en prenant en
considération les autres objets pouvant figurer a cet endroit dans I'image. Chacun de ces objets
représente un aspect du Buddha : le bol a aumoéne symbolise sa renonciation au monde, la roue de la
Loi le premier sermon de son enseignement prononcé aprés I'Eveil, I'arbre, s’il s’agit de I'arbre de la
Bodhi, représente son Eveil, et le stipa son extinction finale. Bien que le br(le-parfum ne soit pas
considéré comme une représentation immatérielle du Buddha dans la théorie de I'aniconisme, on peut
tout a faire comprendre le brile-parfum comme une représentation métonymique du parfum qui lui-
méme fait directement référence au Buddha : le Buddha est un étre parfumé. Par conséquent, il se
pourrait que la frise sur laquelle il siege soit la représentation d’un culte rendu a I'une des formes qui

le symbolise.

L'ensemble de notre corpus archéologique — artéfacts, inscriptions, images — et littéraire
mentionnant les parfums dans un contexte bouddhique met toujours la figure du Buddha en relation

étroite avec les produits parfumés. Les hommages sollicitant 'odorat semblent étre bien plus qu’un

107 1 a valeur performative et invocatrice des rituels de diffusion de substances parfumées dans les textes
bouddhiques a été développée plus haut avec nombres de textes narrant comment, par des jets de fleurs ou de
parfums, un dévot a pu faire venir le Buddha jusqu’a lui.

43



44

simple moyen de I'honorer dans le cadre d’un rituel : les offrandes parfumées représentent
directement le Buddha. Gregory Schopen résume bien les différents éléments qui lient le Buddha au
parfum dans son article « The Fragrance of the Buddha, the Scent of Monuments, and the Odor of

Images in Early India » :

« The womb he dwelt in was not a typically human one, but a divine contrivance made of
perfume. In life, he could emit the scent of sandalwood, and when he entered a place it was
suffused with divine fragrance. He lived in a perfumed chamber, a room of fragrance. Even his
bodily products were sweet smelling. His cremation transformed his body into pure fragrance.
His relics resided in perfume jars. His stipa gave off fragrance, and his images were, quite
literally, bathed in perfumes. It was smell, it seems, that signaled his lingering presence long
after he was gone. »%®

Le sens de l'odorat est donc au coeur des rituels bouddhistes : les parfums servent a situer,
honorer, invoquer, inviter, accueillir, symboliser, conserver le Buddha. Les substances parfumées, par
leur caractére diffus, par le fait qu’elles sont pergues a distance, permettent de déjouer les écarts
géographiques et temporels et deviennent un outil de communication entre I’"humain vertueux et le

divin invisible :

« Na pupphagandho pativatameti, na candanam tagaramallika ;
Satainca gandho pativatameti, sabba disa sappuriso pavayati.
Candanam tagaram vapi, uppalam atha vassik;

Etesam gandhajatanam, silagandho anuttaro.

Appamatto ayam gandho, yayam tagaracandanam ;

Yo ca silavatam gandho, vati devesu uttamo. »'%

Le parfum des fleurs ne s’oppose pas au vent, ni celui du santal ni celui du tagara ni celui du
jasmin mallika.

Mais le parfum des vertueux s’oppose au vent : le parfum de 'lhomme bon se diffuse dans
toutes les directions.

Le santal et le tagara, le lotus et le jasmin,

De leurs parfums, celui de la vertu est le plus fort.

Ce parfum est léger : celui du tagara ou celui du santal,

Mais c’est le parfum de la pratique vertueuse, excellent, qui souffle jusque chez les dieux.

Le parfum de la Vertu, dont le modele ultime est le Buddha lui-méme, devient une source
d’inspiration : ceux qui respirent le parfum du Buddha se trouvent inspirés par le Bien qu’il incarne, de
la méme maniere que sa voix, puissante comme celle d’un lion et séduisante comme celle du coucou,

convainc les esprits de se tourner sur la voie de la Vertu.

198 SCHOPEN, 2015, p. 25-26.
199 KN, 11. 4. 54-56.

44



45

Le sens de la vue est difficile a aborder car il constitue le moyen le plus direct d’accéder et de
connaitre le monde. De ce fait, il comprend un trés grand nombre d’éléments a étudier, c’est pourquoi
nous nous bornerons aux signes extérieurs liés au plaisir né du sens de la vue, i.e. les signes de beauté.
Dans certains textes du canon bouddhique, la beauté physique est considérée comme superficielle et
trompeuse. Elle peut susciter un désir duquel nait un attachement puis un manque : elle est donc
source de souffrance (duhkha). La prise de conscience de cette souffrance est la premiére des Quatre
Nobles Vérités (catvari dryasatyani), le désir (tanha) en étant la cause (samudaya) :

« There is, bhikkus, the sign of the beautiful: frequently giving careless attention to it is the

nutriment for the arising of unarisen sensual desire and for the increase and expansion of
arisen sensual desire. »'1°

Malgré tout, on ne peut s’empécher de remarquer les figures féminines trés séduisantes
représentées sur les stipas, ni les nombreuses références a la beauté du Buddha lui-méme dans de
nombreux textes, qui ne semblent donc pas nécessairement considérer la beauté comme une source
de souffrance. De méme, I'apparence physique de nombreux personnages, y compris des femmes, est
louée a de nombreuses reprises. C'est donc la perception et la conception de la beauté physique qui
nous intéresseront dans cette partie, car elles apparaissent contradictoires, du fait de la diversité

d’éléments recouverts par les plaisirs de la vue.

Dans I'Inde des dynasties Sunga, Kusana et Satavahana, une certaine conception de la beauté
parait étre objectivement partagée : les descriptions physiques des personnages dans la littérature
primaire insistent en effet sur certains points esthétiques qui semblent é&tre unanimement considérés
comme des critéres de beauté. Ces personnages sont en effet loués pour la forme de leur visage ou
celle des yeux ou de la bouche, pour la proportion de leurs membres ou encore pour la couleur de leur
peau, leurs bijoux, ou leur coiffure. A ces éléments s’ajoutent parfois méme le son de la voix ou la
douceur du parfum : des sens de distance qui participent de la perception générale de la beauté d’un
individu. Dans le Divyavadana par exemple, la description d’un bel homme ou d’une belle femme est
la méme : elle insiste sur la beauté physique — en particulier sur les parures — et le caractére parfumé

du corps — que nous avions plutét considéré comme malodorant dans la partie précédente :

110 BODHI (tr.), 2000, SN, V. 46. 1. 2 (2), p. 1568.

45



46

« beautiful, goodlooking, and attractive, wearing armlets, earrings, colorful garlands,
ornaments, and scented creams »*!

1.3.1.1. Les bijoux
Les bijoux constituent le principal élément de parure des femmes. Ils sont également, de

manieére non négligeable, un ornement pour les hommes de la haute société. Dans I'extrait du
Divyavadana cité ci-dessus, les bijoux mentionnés sont les bracelets (incluant les anneaux de bras et
de poignets), les boucles d’oreilles et d’autres ornements. On trouve aussi dans d’autres textes, les
bracelets de cheville, les colliers, et les mekhala**?. Tous ces éléments de parure sont présents dans les
représentations féminines des stiipas bouddhiques (Fig. 15, Fig. 20, Fig. 22, Fig. 26 et Fig. 35-36). Sur
certaines figures identifiées comme des yaksT, en particulier a Sanghol et a Bhltesvara, on remarque
une posture particuliére en lien avec les bijoux, notamment les colliers qu’elles remettent parfois en
place de la main (Fig. 62, Fig. 63), tenant parfois un miroir dans I'autre main (Fig. 64). Le méme motif
est décliné avec les boucles d’oreilles (Fig. 65, Fig. 66). Elles s’observent aussi souvent dans un miroir
(Fig. 67, Fig. 68) afin d’apprécier leur propre apparence. Ces figures féminines portent également une
épaisse ceinture (mekhald) retenant sur les hanches le vétement, souvent transparent — on le repeére
a un trait léger au niveau des pieds — qui recouvre a peine leur sexe et leurs jambes. Le buste est lui
aussi parfois couvert d’un tissu, transparent également, traversé, a Bharhut (Fig. 22), par une ou deux
laniéres, partant de I'épaule et rejoignant la hanche opposée. Un médaillon vient parfois lier les deux
bandouliéres se croisant au-dessus du nombril (Fig. 20). Ces éléments de parure, par leur nombre, leur
diversité et leur richesse, sont les marqueurs d’un statut social privilégié. lls inscrivent ces figures

féminines dans le monde du luxe et leur conférent une apparence séduisante.

1.3.1.2. Les coiffures
Les coiffures, en particulier celles des femmes, sont un élément d’ornementation

particulierement travaillé. Les cheveux sont parfois noués en tresse et coiffés d’un voile brodé (Fig. 15,
Fig. 20, Fig. 22). lls sont parfois rassemblés au-dessus de la téte en une sorte de crete (Fig. 64) ou en
un grossier chignon (Fig. 67), noué par un tissu brodé, divisant parfois les cheveux en plusieurs sections
(Fig. 26, Fig. 63). Enfin, certaines coiffures étaient agrémentées d’une guirlande de fleurs!3, comme il
est toujours coutume de le faire en Inde d’ailleurs : sur ce relief de Mathura (Fig. 70), une femme choisit

les guirlandes sur un plateau que lui attache ensuite un serviteur dans les cheveux.

111 ROTMAN (tr.), 2008, Divy, Chap. 1, [13].

112 sorte de ceintures portées par les hommes et les femmes, retenant la piéce de tissu qui recouvre les jambes.
113 | es guirlandes de fleurs pouvaient tantdt &tre portées dans les cheveux, tantdt autour du cou. La Fig. 69 nous
permet en effet d’identifier les colliers des Fig. 62 a 64 comme des malas : la femme de ce relief se regarde dans
un miroir tenu par un personnage nain, elle place autour de son cou la guirlande, qu’elle a prise sur le plateau
tenu par I'homme de droite. Il semble que les coiffures incluant des fleurs soient exclusivement dédiées aux
femmes.

46



47

La diversité des coiffures, leur complexité et la récurrence de certaines d’entre elles dans
I'iconographie bouddhique montre qu’il s’agissait d’'un outil d’ornementation important que les
femmes adaptaient a leurs envies et aux modes de leur temps. Notons que ces coiffures concernent
les femmes, les hommes de haut rang étant généralement paré d’'un imposant turban. Certaines

coiffures, en particulier les voiles brodés de Bharhut, inscrivent ces femmes dans le domaine du luxe.

Les hommes possedent des coiffures moins travaillées : ils portent un turban noué en son
sommet. Cette coiffe semble étre un signe extérieur de richesse, rattachant ceux qui la portent au
domaine royal. C'est d’ailleurs de ce turban que se défait le Buddha en signe de renoncement au

monde sur lequel nous reviendrons.

1.3.1.3. Les signes de beauté du visage
Le visage lui-méme était I'objet de nombreux apparats afin de le rendre séduisant. Le

magquillage est probablement le plus représenté : une figure féminine de Sanghol par exemple (Fig.
67), applique sur son visage des poudres ou des onguents en veillant, grace a son miroir, a I'étaler
correctement. A Bharhut, les joues de certaines yaksr (Fig. 71, Fig. 72) sur pilier sont ornées de signes
généralement interprétés comme des tatouages. Il pourrait s’agir de simples motifs éphémeres
dessinés avec du maquillage, comme semble le faire la figure de Sanghol avec son doigt. Ces motifs
représentent des symboles de bon augure tels que I'ankusa sur la yaksi de Batanmara (Fig. 72) ou le
lotus et le demi-croissant de lune sur la yakst Candra (Fig. 72), signes sur lesquels nous allons bient6t

nous attarder.

Dans les textes, il n’est pas mentionné, a ma connaissance, qu’un visage est beau lorsqu’il est
maquillé. La beauté d’un visage se définit davantage par son analogie avec un élément de la nature,
généralement le lotus ou la lune, qui font d’ailleurs aussi partie des signes de bon augure. Ces derniers
sont particulierement récurrents dans les représentations bouddhiques, soit en tant que tatouages,

soit en tant que bijoux.

13.14. Les signes de bon augure dans les ornements
Certains motifs de I'iconographie bouddhique portent une signification particuliére : ce sont

des signes dont on sait grace aux textes qu’ils sont associés a la prospérité, la fertilité, 'abondance, la
chance, la vertu... Parmi les listes de symboles bouddhiques, on trouve notamment celles des
astamangalas, déclinées en fonction des époques, des courants religieux et des régions. L'ankusa y
apparait souvent. Dans les images, on le trouve aussi, assez fréquemment : la yaksi de Batanmara (Fig.

72) portent ce signe sur ses joues, et les coiffures des figures féminines sur les terres cuites du

47



48

114 contiennent, entre autres armes, 'ankusa (Fig. 73, Fig. 74). Il est également présent comme

Bengale
élément de parure sur le collier de la yaksi Candra (Fig. 71) en compagnie du Srivatsa, lui aussi membre
de certaines listes d’astamangala. Le Srivatsa lui-méme posséde un lien avec Sri, la déesse de
I'abondance, parédre de Visnu : elle représente I'abondance, la fertilité ; le terme vatsa désigne quant
a lui la progéniture, confirmant la nature auspicieuse de ce symbole. Enfin, dans les listes des
astamangalas, on trouve aussi le parasol (chattra), la fleur de lotus (padma), et le svastika. Ces

éléments sont aussi mentionnés dans les textes, mais pas explicitement en tant qu’astamangalas.

Dans le Lalitavistara par exemple, on peut lire :

« We see parasols, flowers, earrings, and garlands,

Wreaths of campaka flowers,

Necklaces, moons, and crescent moons.

The gods bestrew you with them, yet they are not mixed together. »'%®

Au parasol et aux fleurs sont ajoutés les bijoux : boucles d’oreilles et colliers ; mais aussi les
lunes et les demi-lunes, toutes ces offrandes étant lancées par les dieux au Buddha. Les bijoux et les
lunes ne font pas partis des astamangalas mais ils apparaissent en tant qu’ornements sur les figures
féminines des stipas. Ces yaksis en effet sont parées de bijoux, dont les colliers et les boucles d’oreilles
sont les éléments les plus notables, et sur leurs joues figurent parfois des demi-lunes (Fig. 72). Méme
si ces derniéres ne font partie d’aucune liste d’astamangalas, elles constituent aussi un symbole de
bon augure, ainsi qu’en témoigne cet extrait du Mahavastu :

« sovastika .. subha ardhacandra simhalatahi sphuta bodhivrksam |

vidyuprabham ca ratanam grahetva alamkaronti pramudita devaputra || »!1¢

Ayant saisi les joyaux vidyuprabha, les dieux, réjouis, ornent de feuillages I’arbre de la Bodhi
rempli de belles svastikas et demi-lunes.

Les demi-lunes (ardhacandra) et les svastikas figurent ici sur le méme plan. On peut donc aussi
considérer les demi-lunes comme des symboles de bonne fortune pour ceux qui la portent et pour

ceux qui la donnent en offrande au Buddha.

114 Bjen qu’elles ne soient pas spécifiquement bouddhiques, elles sont fréquemment identifiées comme des
yaksis ou comme des déesses de la fécondité. La Fig. 74 est méme identifiée comme une Sri Laksmi par J. K.
BAUTZE (1995), notamment car cette déesse fait tomber du ciel des piéces d’or qu’un petit personnage
s’empresse de ramasser.

115 THE DHARMACHAKRA TRANSLATION COMMITTEE (tr.), 2013, Chap. 23, p. 279, 367.

116 MARCINIAK (éd.), 2019, The Second Avalokita-Sitra, p. 388-389.

48



49

1.3.1.5.  Les pierres précieuses'”
Ce méme texte se poursuit avec une liste de pierres précieuses (maniratna) déposées sur

I"arbre de la Bodhi par les dieux. Utilisées pour honorer le Buddha au méme titre que les fleurs, les
guirlandes, ou méme le parfum et la musique, les pierres précieuses possedent également un réle
évocatoire du Buddha. On retrouve en effet dans les textes le méme type d’analogie qui lie la figure
du Buddha au parfum : étant a la téte de la triade du triratna qu’il compose avec le Dharma et le Sangha
le Buddha est aussi un joyau (buddharatna'®®). Plus littéralement, dans les textes bouddhiques, le corps
du Buddha lui-méme est une pierre précieuse. Dans le chapitre narrant la naissance du Buddha dans
le Mahavastu, par exemple, le corps de la reine Maya est qualifié de ratnabhdjana, i.e., littéralement,

de boite a bijoux.

« (...) ratanam tisthate purusasrestho ratnabhajanam bodhisatvamataro || »'%°
Le meilleur des Hommes est un bijou, sa mére une boite a joyaux.

On peut remarquer dans cette phrase que le verbe employé en facteur commun est sthq,
tisthati, et qu’il posséde le sens de « rester », donc d’« étre » avec une valeur durative et ici avec en
plus une valeur de vérité générale. Ce verbe renforce particulierement I'analogie du Buddha avec le

ratna.

De méme, une religue du Buddha que nous avons déja mentionnée plus haut, le cida,

désignant la protubérance cranienne ou bien le turban (aussi usnisa) apparait parfois sous la forme

120

cadamani**®, commentée par le traducteur de la deuxieme moitié du IV° siecle Kumarajiva : « the

cadamaniis called ‘Buddha Jewel’ »*2%,

On retrouve I'analogie entre le Buddha et les pierres précieuses dans le Maha Prajfiaparamita
Sastra. Dans ce texte, il semble que les pierres précieuses tiennent un role important puisqu’elles sont

trés récurrentes : elles sont investies de pouvoirs magiques et certains paysages mythologiques en

122 123

, saptaratnagiri

sont méme constitués (ratnaparvata , ratnavrksa***, dasaratnagiri**®)'%. Certaines

117 D’un point de vue linguistique, le terme ratna peut désigner tant les bijoux que les pierres précieuses.
Néanmoins, nous distinguons ce qui est représenté dans I'iconographie (les bijoux) et ce qui est mentionné dans
les textes comme relevant spécifiquement du Bouddhisme (les pierres précieuses) et qui ne désigne pas toujours
un joyau a proprement parler mais, métaphoriquement, un élément extrémement précieux pour les fideles
bouddhistes.

118 MIGME CHODRON (tr.), 2001, MPPS, |. Part 4.

119 MARCINIAK (éd.), 2019, The Birth of Gautama, p. 4.

120 MIGME CHODRON (tr.), 2001, MPPS, Chap. XIV, Act 5.8.

121 1pid., Chap. XV, Act 9.6.

122 1pid., Part 1, Chap. Il.

123 1bid., Chap. X, 8.

124 1bid., Chap. XV, Act 9.6.

125 Ipid., Chap. XV, Act 10.10.

126 \/oir & ce sujet : OSTO, 2008.

49



50

permettent de purifier 'eau’?’, de lutter contre les poisons, les démons, la faim et la soif, le froid et la
chaleur, méme contre la pauvreté et la souffrance!?®. Parmi ces pierres précieuses, on trouve
notamment : le diamant (vajra) — une pierre qui a donné son nom a une arme (attribut d’Indra)
présente sur les représentations du triratna — et le cintamani. Cette pierre magique, dont le pouvoir
est de réaliser les souhaits de son propriétaire, serait méme issue des reliques du Buddha
(buddhasarira). Elle est donc symboliquement et physiquement liée au corps du Buddha. Mentionnée
dans d’autres textes narratifs bouddhiques tels que le Divyavadana, elle est considérée comme l'une
des pierres les plus précieuses : dans le Supriyavadana, le jeune Supriya recoit en récompense de sa

dévotion envers les préceptes bouddhiques une pierre précieuse magique :

« “The kinnara girls were pleased and said, “It’s amazing! You’re so young and yet your passion
is the dharma! You aren’t attached or bound up with desires!” Then they presented him with
many jewels. Drawn in, as they were, by his discourse on the dharma, they gave him a very
special jewel as a reward for his noble words.

Then the great caravan leader Supriya inquired into the power of that jewel: “Sisters, what is
the power of this jewel?”

“Caravan leader,” they said, “there is something you should know. On the uposadha day that
comes on the full moon, you should fully bathe and observe the uposadha vows and then
mount this most-treasured jewel atop a flagpole. For a thousand leagues all around, anyone
who desires something—whether gold or golden things, food, clothing, drink, particular
ornaments, people or animals, vehicles or conveyances, wealth or grain—should think of that
thing and then give voice to his desire. As soon as he thinks of something and then gives voice
to it, whatever thing he wants will come down from the sky. That is the power of this
jewel.” »?

Puisque le Buddha est lui-méme désigné comme une pierre précieuse (ratna), on peut
imaginer que, dans ce type de récit, la pierre précieuse est elle-méme évocatoire du Buddha, voire sa
représentation symbolique, méme métonymique. Elle possede en effet le méme pouvoir divin: le
cintamani et le Buddha en tant que joyaux (ratna) permettent la réalisation de I'aspiration ou du
souhait d’un individu qui suit le Dharma. Parmi les nombreux pouvoirs de cette pierre, on trouve celui
d’inviter le Buddha, au cours du rituel, a se manifester. De méme que les offrandes d’encens, de
parfums et de fleurs permettaient de se rendre perceptible aux yeux du Buddha et de I'évoquer, de
méme, les joyaux peuvent servir d’offrandes dotées d’une puissance invocatoire. Dans un autre texte
du courant prajiiapdaramita, la Prajiidparamitd Ratnagunasamcayagatha, résumé du Astasahasrika
Prajiaparamita Sdtra, le Bodhisattva Sadaprarudita souhaite invoquer le Bodhisattva Dharmodgata et

effectue, a cet effet, en compagnie de la fille d’'un marchand et de cing cents suivantes, un rituel

127 MIGME CHODRON (tr.), 2001, MPPS, II. Part 3.
128 1pid., Chap. XV, Act 10.8.
129 ROTMAN (tr.), 2008, Divy, Chap. 8, [117].

50



51

d’offrandes de fleurs — dont certaines sont décrites comme faites d’or et d’argent!*® —, d’encens, de

banniéres, de lumiere, de guirlandes et de musique, puis :

« The flowers then rose high above the head of the Bodhisattva Dharmodgata and formed a
pointed tower of flowers. And those flowers of various colours, golden and silvery, stood high
in the air, like a canopy. And also the robes, raiment and jewels stood high up in the air, like a
pavilion in the clouds. »*3!

Les pierres précieuses, les vétements et la lumiere — qui font tous partie du domaine visuel —
s’élévent dans les airs pour former un abri au-dessus du Buddha, ce qui nous rappelle évidemment les
« canopy of flowers » mentionnées précédemment, mais qui faisaient cette fois partie du domaine

olfactif.

Ainsi, les pierres précieuses — par leur lien avec le luxe et la beauté physique — permettent de
représenter le Buddha, puisqu’elles possédent avec lui un lien somatique, et de I'évoquer dans le cadre
rituel. La pierre précieuse bouddhique ne peut qu’étre suggérée, dans une version figurée, a travers
les parures de membres de la royauté ou des figures féminines, a travers le siege de diamant de la
Bodhi (vajrasana) ou a travers le signe du triratna®? composé du trident, du foudre et du disque qui

permettent de représenter symboliquement les Trois Joyaux — le Buddha, le Dharma et le Sangha.

1. Nature et féminité
Dans l'iconographie des stiipas, outre les signes extérieurs de richesse et de beauté, ce sont

aussi les figures représentées dans ces reliefs qui attirent le regard par leur apparence et leur caractere
séduisant. Parmi ces figures, on trouve une majorité de femmes, généralement identifiées comme des
yaksis dans la littérature secondaire, notamment car des inscriptions sur pilier nomment ainsi certaines
figures féminines'*. Nombreux sont les académiciens s’étant interrogés sur la présence de femmes
aussi séduisantes sur des temples bouddhiques et leur réponse, quasi unanime, pointait la nature
auspicieuse de la fémininité, notamment de son caractere fertile, grace a la posture de ces figures,

lides a celles des Sri Laksmi, des salabhafijikas et des asoka dohadas.

Le point commun des ces trois types iconographiques est leur association au végétal. Nous
avons déja mentionné plus haut la présence de la nature sur les stiipas, avec souvent des frises mélant

fleurs et branchages, parfois méme des animaux — en particulier des oiseaux — venant animer le relief.

130 Ce type d’offrande n’est pas sans rappeler les petites fleurs de jasmin en or (Fig. 48) retrouvées dans certains
reliquaires du Gandhara, voir a ce sujet : JONGEWARD, ERRINGTON, SALOMON, BAUMS, 2012.

131 CONZE (tr.), 1973, Chap. XXX, 5., p. 289.

132 Ce symbole figure aussi dans les bijoux de la yaksi de Batanmara (Fig. 72).

133 On trouve a Bharhut deux inscriptions identifiant des femmes a I'arbre comme des yaksis. L’une est nommée
Candra (B2 [793]), 'autre Sudaréana (B10 [790]). Voir LUDERS (éd.), 1963, Cil -Bh Inscr.

51



52

Ces motifs végétaux sont particulierement présents autour des figures féminines. Parfois, la nature est

Woman and Tree or $alabhafijika in Indian Literature and Art'34, fait mention d’un festival au cours
duquel les jeunes filles allaient ramasser les fleurs du $al (Shorea robusta), il avait lieu a Sravasti, selon
I’Avaddna Sataka (1.302.6'*). La représentation de ces salabhdfijikd évoquait également une croyance
selon laquelle le contact d’une jeune fille fertile pouvait faire fleurir I'arbre. Le terme asoka dohada
fait, quant a lui, référence a une autre pratique : une femme qui désirait avoir un enfant devait se parer
de bijoux et toucher de son pied I'arbre asoka qui fleurissait a son contact. Dans les deux cas, on assiste

a un phénomeéne de « fertilisation croisée », décrit par V. Dehejia :

« it involves a concept of cross-fertilization between women and plants, both linked by the all-
important principle of fecundity »*3®

« woman's fertility was thus transferred, in a mysterious manner, to the tree; in turn, she too
may have become more fertile through contact with its abundant foliage »*%’

phénoméne de transfert de la fertilité qui agit rétroactivement : la femme transmet a I'arbre sa
fécondité, ce qui le fait fleurir et en méme temps, il prouve sa fertilité. Notons que ces deux modeles
en effet souvent un pied en contact avec la base du tronc de I'arbre qu’elles tiennent d’'une main levée

(Fig. 22, Fig. 75, Fig. 76).

représentation de la légende de la naissance du Buddha : la reine Maya a mis au monde le jeune
Siddhartha en se tenant a la branche d’un sal dans le bois de Lumbini. L'illustration de cette scéne est
trés répandue dans I'iconographie bouddhiste présente tout autour des stipas (Fig. 29 a 32) : la
posture de Maya est celle d’'une salabhafjika : on y voit la reine Maya dans la méme position
déhanchée (tribhanga), avec une jambe repliée derriére I'autre en signe de déséquilibre, se retenant
symbolique concerne toutes les femmes et toutes les divinités secondaires qui sont en lien avec la
nature par leur habitat et qui représentent la fertilité : ce modéle se trouve ici incarné en un

personnage mythique particulier (Mayadevi).

134 VOGEL, s. d.

135 Ibid.

136 DEHEJIA, 2009, p. 86.
137 DEHEJIA, 1997, p. 5.

52



53

Plus généralement, les figures féminines représentées tenant une branche d’arbre — quelle
Bharhut, Sanghol et Bhatesvara. Elles sont également présentes sur les torana, c’est-a-dire sur les
portiques d’entrée des monuments sacrés, sous la forme d’arcs de cercle ou de parenthéses, comme

a Saict (Fig. 75, Fig. 76) ou a Sonkh (Fig. 77).

Dans les figures de Sri-Laksmi, I’association au végétal est moins claire mais Iattribut principal
de cette déesse est le lotus, qui lui sert généralement de siége (Fig. 78) ou de piédestal (Fig. 79). Sur
d’autres reliefs représentant des figures féminines, la référence au végétal est présente mais se fait
plus discrete. Parfois, I'arbre est simplement situé en arriere-plan : il n’y a pas nécessairement de
contact avec la main ou le pied, I'arbre semble quelquefois étre la continuité du corps, les pieds a la
base de I'arbre, le corps se mélant au tronc, la téte et les cheveux se mélant aux feuilles et aux fleurs.
C’est par exemple le cas pour certaines figures de Sanghol (Fig. 80). Certaines de ces figures féminines

portent dans la main un bouquet de fleurs, comme a Sanghol (Fig. 49).

L'identification de ces figures comme des yaksis est justifiée en ce qu’elle permet de regrouper
sous le méme nom des représentations qui partagent une association avec la nature et dont la féminité
—atravers la poitrine dénudée, le tribhanga, les parures qui mettent leur corps en valeur, le léger voile
retenu par la mekhala — fait allusion a la fertilité. Les yaksis étaient en effet des divinités secondaires,
vivant dans les foréts aux abords des villages. Les yaksis, comme leur équivalent masculin, vivent dans
les arbres, d’ou I'appellation alternative de vrksikas. L'impression de confusion entre I'arbre et la figure
féminine va donc dans le sens d’une identification de ces figures sur pilier comme des yaksis. C.

Yamano explique a leur sujet :

« (...) some reside in an asoka tree; some bear a branch in their hand. It seems they inherit the
attributes of tree goddesses from the ancient yaksini. »'38

Ainsi, la nature représentée sur certains stipas, en compagnie de figures féminines, justifie
leur identification comme des yaksis**°. Leur association au régne naturel tende a donner a ces figures
une sorte de beauté innocente. Mais dans les textes, les yaksis apparaissent davantage comme des
divinités sournoises et trompeuses, pouvant néanmoins agir avec bonté et compassion.

2. Des yaksis bienfaitrices ?

Dans les récits, les yaksis sont des divinités qui défient les voyageurs de prouver leur vertu et

leur courage ; s’ils y parviennent, les yaksis réalisent leurs souhaits, s’ils montrent au contraire de la

peur et de la lacheté, elles les dévorent. Les yaksis sont donc détentrices d’un pouvoir, comparable a

138 YAMANO, 2013, p. 150, note 12.
139 Nous verrons néanmoins dans une seconde partie que cette identification n’est pas attribuable a I'ensemble
des figures féminines sur pilier de stipa.

53



54

celui du cintdmani : elles sont capables de réaliser les souhaits. En chacune des yaksis malfaisantes qui
peuplent les textes, se cache une figure bienfaitrice, incarnant la prospérité. Par exemple, dans un
chapitre du Kathdsaritsagara™®, Sragotpadini (littéralement : productrice de cornes) est une yaksi
dansante et musicienne qui joue du luth — un luth fabriqué a partir d’ossements — pour faire danser
ses proies jusqu’a I'épuisement, elle leur fait pousser des cornes sur le haut du front et, une fois a bout
de forces, les proies tombent dans le feu et la yaksi les dévore. Mais si elle est affrontée par un homme
courageux — il s’agit de Niscayadatta dans cette histoire —, elle doit accéder a sa demande. Elle posséde
donc, malgré sa tendance cannibale, la possibilité d’utiliser ses pouvoirs magiques a bon escient. Plus
loin dans le méme ouvrage'*!, Devasena raconte, lors d’une entrevue avec le roi, sa rencontre avec la
yaksi Vandhya dans le jardin d’un temple. Ayant été bien accueilli, il décide d’y passer la nuit, mais le
visage de Vandhya devient difforme : Devasena la défie, prouvant son courage, la yaksi prend alors

I"apparence d’une tres belle femme et lui offre ses services pour le récompenser de sa bravoure.

Le pouvoir de réaliser les souhaits est, nous I'avons dit, le pouvoir du cintadmani, et surtout,
c’est le pouvoir du Buddha qui aide les dévots a atteindre I'Eveil spirituel, souvent en leur permettant
une promotion karmique qui se manifeste par des dons matériels — beauté, richesse, statut social élevé
etc. Par conséquent, de méme qu’un dévot va faire des offrandes envers le Buddha afin d’obtenir des
mérites, de méme, prouver sa vertu par le biais d’offrandes envers des divinités féminines de la
prospérité telles que les yaksi, permet d’obtenir richesse, abondance et fertilité. C'est notamment le
cas des rituels tantriques du Madjusriyamilakalpa*®?, texte qui met en avant la féminité de ces
déesses. |l est en effet précisé pour chaque yaksT la nature de sa parenté avec le sadhaka, i.e. celui qui
effectue le rituel. La yaksi qui se manifeste a la suite de I'’évocation peut alors étre une épouse, une
mere ou bien une sceur : la nature des bienfaits qu’elle accorde dépend de ce statut. Le réle d’épouse
permet au pratiquant d’obtenir une progéniture grace a une union sexuelle au cours du rituel, mettant
ainsi en valeur la fertilité de la femme. Le réle de sceur peut apporter au pratiquant la richesse, la
guérison ou bien une épouse. La mére enfin est celle qui fournit la nourriture, un toit, la protection et
le confort matériel. Ces éléments confirment donc |'association de ces figures féminines avec

I’'abondance (prabhdta). T. Guha-Thakurta définit d’ailleurs la yaksi comme :

« a type of primordial goddess associated with wealth, abundance and fertility »*

3. Luxe et féminité
Dans la littérature secondaire, ces figures féminines sur les stipas sont parfois identifiées

comme des courtisanes. Celles de Sanghol ou de Bhitesvara (Fig. 62-63, Fig. 67, Fig. 81 a 83) en effet

140 TAWNER (tr.), PENZER (tr.), 2014, Livre VII, Chap. XXXVII, 51.
141 1bid., Livre XVIII, Chap. CXXIII, 171d.

142 SHAW, 2009.

143 GUHA-THAKURTA, 2002.

54



55

semblent moins associées a la nature et s’inscrivent davantage dans un contexte mondain ou palatial
et non dans un contexte sacré. Cette identification est justifiée par I'apparence sensuelle de ces
statues, leur nudité partielle, leurs parures ainsi que par des attributs (une cage a oiseau, des plats,
des pots contenant peut-étre du maquillage ou de la nourriture...) qui les renvoient a la vie urbaine
voire a la vie de cour. Cette identification est rattachée au luxe et a la richesse : le terme bhogya (m.)
désigne les possessions luxueuses, mondaines, sources de plaisir, mais, ce méme terme au féminin
(bhogya) désigne une courtisane. La courtisane elle-méme est donc objet de consommation** (Vbhuj,
bhujati) par les sens et objet de luxe.

Associée aux bijoux, a la sensualité qui induit la symboliqgue féminine de fertilité et
d’abondance, la figure féminine — courtisane ou yaksr — apparait, sur le stidpa, comme une femme-
parure, une femme-ornement. Comme la pierre-précieuse (ratna), elle est a la fois décoration — sa
beauté attire et séduit —, signe de bon augure, et déesse aux pouvoirs magiques : elle possede le
pouvoir d’apporter la fertilité et la prospérité a celui qui I’'honore. La figure féminine a donc sa place

sur le temple bouddhique :

« As a house without a wife, as frolic without a woman. So without (the figure of) woman the
monument will be of inferior quality and bear no fruit. ... Woman is most beautiful, when
adorned with all ornaments. »'%°

D’un point de vue lexical et sémantique, le concept d’ornement est tres souvent en lien avec
I’abondance et la beauté : de nombreux mots en sanskrit sont effectivement polysémiques et peuvent
signifier, par une sorte de chaine sémantique, différents concepts réunis par une origine commune.
Par exemple, un mot peut désigner d’abord, dans un premier sens originel ou concret, un bijou et faire
référence, plus tard ou avec un sens plus abstrait, au concept d’abondance. Voici une liste — non

146

exhaustive — des définitions de termes'*® pouvant désigner les ornements et qui font référence a ces

notions :

<& Wénﬁkam Ved. Ornament, jewels; Hmcgmﬁfagﬁ a_-|'|?flT-[Rv.5.33.9. ind. In abundance,

greatly.

144 Notons que la nature est aussi objet de consommation grace au caractére fertile des sols : la présence de
fruits dans I'iconographie des figures féminines montre que I'on jouit également de la Terre. La racine Vbhuj a
comme sens premier I'action de manger, de se nourrir.

145 BAWA, 2002. S. BAWA cite ici un passage du Silpa Prak@sa, un traité d’architecture du IX° siécle : sur les
temples, la figure féminine est figure de prospérité et d’abondance, mais elle est aussi figure ornée et figure
d’ornementation.

146 APTE, 1957.

55



R/
0.0

56

Eﬂudbhés 1 A. To shine. -Caus. 1 To light up, illuminate, render beautiful, decorate;
ornament; 3GHTRAT AZITAHTAUTH: R.7.16; Flel TAIGHTIAT Mk.5.35. -2 (fig.) To bring into
prominence, elevate, exalt; 33'\34@31 @@ ET Bh.2.59.

3YFEHRIT: upaskarah 1 Anything additional, a supplement. -2 (Supplying) An

ellipsis; AAYEATAT & GEATERR 3l Mb.12.191.11. HIHISETHIRHR  fasaaaricl
ﬁWKi.MBS. -3 Beautifying, ornamenting by way of adding grace;mﬁaﬁi
TIYEHRATE Malli. on R.11.47. -4 An ornament; BT9EhRT: TTdgeAdaIT: $i.18.72.

& citra o. [ﬁ?[—ail'la' 31 ﬁ'—%?[ dl Un.4.163] 1 Bright, clear. -2 Variegated, spotted,

diversified. -3 amusing, interesting, agreeable; Mal.1.4. -4 Various, different, manifold,;

Pt.1.136; Ms.9.248; Y.1.288. -5 Surprising, wonderful, strange; e R R.5.33; §.2.15. -
6 Perceptible, Vvisible. -7 Conspicuous, excellent, distinguished; oT m E!'Q'ﬁ'?ff
LI CE] EI?IUﬁFI' a#%ﬁlF[Bhég.l.S.lo. -8 Rough, agitated (as the sea, opp HH). -9 Clear,
loud, perceptible (as a sound). -: 1 The variegated colour. -2 A form of Yama. -3 The Asoka
tree. -4 =ﬁ|’=ﬁ;|’l—_crq. v. below.-d4H1A picture, painting, delineation ICERRGEED]

ARATCTTHTTIN $.2.9; TR AR Hledl $.6.20,13,21 &c. -2 A brilliant ornament or
ornament. -3 An extraordinary appearance, wonder.

AT prasadhaka a. (-f%T ) 1 Accomplishing, or perfecting. -2 Purifying, cleansing. -

3 Decorating, ornamenting. - A valet-de-chambre, an attendant who dresses his

master; SHTEIERT ATSTRTAT ENERCIRED 31T Kam.; HThcTATHATIEATUHET:

S

SHTEIhT: R.17.22.

garfad prasadhita p. p. 1 Accomplished, completed, perfected. -2 Ornamented, decorated. -
3 Proved.

TS lalama a. (-#HY £)) 1 Beautiful, lovely, charming.-2 Having a mark on the forehead
marked with a blaze. -HH 1 An ornament for the forehead, an ornament or decoration in
general; (m.also in this sense); #§cd: flfﬂﬁ H’gﬂmBhﬁg.&lﬁ%ﬁ d

ATHATHHAATH- 8T AFrcTelH AhcT S $.2; $i.4.28. -2 Anything the best of its kind. -3 A

56



57

mark on the forehead. -4 A sign, symbol, mark in general. -5 A banner, flag. -6 A row, series,

line. -7 A tail. -8 A mane. -9 Eminence, dignity, beauty. -10 A horn. -#: A horse; Mb.7.23.13

(com. 'eTd ACHEIEY AR §IET T | oTelTH ﬂTﬁ'chlgcfidld-ll‘\’d{-dC\T;ddi ).

X ﬁ'ﬂ-‘lﬁTvibhﬁsélOrnament, decoration;ﬁﬂ?{ HAGTAIGAT %S{GITKN.S; R.4.54. -2 Light,

lustre. -3 Beauty, splendour.
% YA Subh f. Ved. 1 Beauty, splendour. -2 Radiance, lustre. -3 Happiness. -4 Victory. -5 An

ornament. -6 An auspicious offering. -7 Water. -8 A brilliant chariot.

< UM $obhanaa. (Al £) [AMHT YeT-F] 1 Shining, splendid; Mb.4.42.12 (com. Fhel:
T TeeTeh:). -2 Handsome, beautiful, lovely. -3 Good, auspicious, fortunate. -4 Richly
decorated. -5 Moral, virtuous. -6 Correct, right. -sT: 1 N. of Siva. -2 A planet. -3 A burnt offering
for the production of happy results. -dT 1 Turmeric. -2 A beautiful or virtuous woman; dice
gReT M HiadeaOagere d9: Ku.4.44. -3 A sort of yellow pigment (= IR q. v.). -

oIH 1 Beauty, lustre, brilliance.-2 A lotus. -3 An ornament. -4 Virtue. -5 Tin. -Comp. -

3ﬂﬂﬁ?ﬂ{virtuous practice.

Dans la liste des termes ci-dessus, il est intéressant de constater qu’un terme désignant un

ornement qualifie ou induit généralement les idées d’abondance (31Ts]ehH, 3U¥HR:), de richesse
(2M9T=T), de perfection (3GHTH, R, garees, 9a1fed ), et surtout de beauté (3cATH, 3TEDRR:, IGES
ofellH, ﬁ'ﬁq}ﬁ, Qﬁ, 2Te7aT). On comprend, dans les différentes définitions, que certains termes ont un
sens visuel trés important, c’est le cas notamment de ﬁl’aﬁ{ qui peut désigner la beauté, une image

ou méme le caractére visible d’une chose, ou encore de 2#eT qui peut désigner un pigment de couleur

jaune, et qui, surtout, induit I'idée de lumiere, et de beauté physique. Les notions d’abondance, de
richesse, et de beauté sont donc directement en lien avec I'idée d’ornementation : tous ces éléments
se retrouvent dans ce que suggéere la présence des figures féminines sur les stipas :

« [The] ancient conception of beauty as abundance and productivity is inherent in the literal

meaning of many Sanskrit words that denote beauty, and underlie the significance of much
India ornament. »'#

147 CHANDRA, 1985.

57



58

Miranda Shaw constate aussi la réunion de ces notions en la figure de la femme et conclut :

« Their femaleness, magnified by ornamentation, is the focus of the sculptor’s artistry because
the female body harbors a concentration of the forces that renew and regenerate life. »*®

4. Une féminité de bon augure et apotropaique
La figure féminine en tant que corps séduisant, créateur et procréateur, possédant des

symboles de prospérité en guise d’éléments de parure, constitue la forme paroxystique du signe de
bon augure. Elle est donc en elle-méme un bon présage et sa fonction sur les temples bouddhiques

nous apparait désormais plus clairement. Thomas Donaldson écrit a ce sujet :

« The auspicious nature of the female has long been recognized in Indian art and she has been
placed at the entrances to sanctuaries as yaksi figures to help protect the sacred precincts from
evil spirits. (...) The image of woman is auspicious because she symbolizes fertility and because
she is beautiful. Beauty itself is auspicious and synonymous with fertility or abundance as we
know from the Satapatha Brahmana (Xlll 8. 1.13) where it is stated that ‘Beauty is
offspring’. »14°

La beauté de ces figures a donc pour conséquence une fonction protectrice. Il ne s’agit donc
pas que d’une simple décoration dont la finalité serait simplement d’orner et d’agrémenter la pierre :
ces représentations de femmes sont belles et c’est cette beauté qui va leur conférer un role protecteur
et apotropaique. Leur situation les place en figures de seuil, responsables des passages entre I'espace

sacré du stipa et I'espace profane du monde extérieur.

Un récit mythologique permet d’illustrer le caractére protecteur des figures féminines sur les
stapas. A la fin du mythe d’Abhirati®*® (dont nous raconterons le début plus loin), grace a la protection
du Buddha et a I'enseignements de ses préceptes, la yaksi, convertie, est assignée a la protection des
aramas, c’est-a-dire des jardins qui entourent les monasteres et les temples. Cette légende justifie la
représentation des yaksis autour des stipas. Grace a la présence de symboles de bon augure et grace
au caractere favorable de leur féminité, les yaksis, placées a I'entrée des temples, protégent a la fois
le monument et les visiteurs. En tant que yaksis converties assignées a cette place par le Buddha lui-
méme, ces figures sont dotées d’un pouvoir qui leur donne autorité et qui justifie cette position au

sein de 'architecture bouddhique. Leur présence au niveau des portiques est méme talismanique : a

148 SHAW, 2006, p. 83.

149 DONALDSON, 1975, p. 85.

150 \oir a ce sujet I'article : PERI, 1917. On trouve, dans cet article, un certain nombre de références a des textes
indiens, chinois et tibétains qui constituent autant de réécritures du mythe de cette yaksi devenue déesse du
panthéon sous le nom de Haritl. On y trouve le Kouei-tseu-mou king, un sdtra chinois du Bouddhisme Hinayana
qui existe également dans le canon tibétain et qui est daté de la fin du 1l1*™ siécle ou du début du IV®™® siécle
(Péri, 1917 : 15) et le Fo pen hing king, texte chinois traduit dans la premiére moitié du V™ siécle par un moine
nommé Pao Yun (Péri, 1917 : 29), le Samyuktavastu (en particulier le chapitre XXXI de la traduction chinoise) et
le Samyuktagama ainsi que le Bhaisajyavastu du Vinaya Mula-Sarvastivadin.

58



59

la fonction protectrice s’ajoute la fonction apotropaique. La présence de ces divinités sur les stipas
éloigne les mauvais esprits et conjure le mauvais sort : leur pouvoir est apotropaique. De plus, la
position liminaire des yaksis au sein de |'architecture des stipas permet le passage symbolique et
physique de I'espace profane a I'espace sacré : ils représentent le seuil, le passage de I'un a l'autre. La
nature féminine de ces figures et leur position dans I'architecture bouddhique induit un marquage du

territoire : comme les yaksis dans les foréts, elles marquent I’espace par leur lien avec la Terre®®L.

Grace a la présence des reliques et de représentations sculptées du Buddha qui indiquent sa
présence dans le lieu sacré, I'entrée dans le temple est accompagnée d’un changement de
I"atmosphere du lieu : le lieu est habité par la divinité et ne donc étre considéré comme un simple
monument. Pénétrer dans le temple induit donc un changement de comportement, I'individu étant
davantage invité a adopter une attitude de recueillement : a travers la présence des yaksis au niveau
des portiques, I'entrée du temple elle-méme devient un rappel de la loi dharmique bouddhique
incarnée par ses gardiennes. D’un point de vue occidental, on peut se demander pourquoi le
Bouddhisme a préféré, a cette époque, représenter des figures apotropaiques sous les traits de figures

archétypales de la beauté.

1. Les yaksis : des divinités malfaisantes ou vertueuses ?
Dans la plupart des textes bouddhiques, la yaksi a une apparence dégodtante et se trouve

généralement contrainte de prendre I'apparence d’'une trés belle femme pour approcher plus

facilement ses proies. La beauté est alors un leurre, un moyen de tromper les humains : elle renforce

151 13 déesse Bhami/Prthivi, incarnant la Terre et la fertilité, est une forme de Laksmi, dont nous avons déja
mentionné le lien avec la nature. Elle figure dans le Lalitavistara sous le nom de Sthavar3, elle est invoquée par
le Buddha juste avant I’épisode de |la Tentation par les Filles de Mara. Elle est, dans ce récit, a I'origine de la fuite
de Mara :
« Then the earth goddess in this great trichiliocosm who is called Sthavara, along with her retinue of one
billion earth goddesses, began to shake the entire great earth. Not far from where the Bodhisattva was
sitting, she broke through the earth’s surface and revealed her upper body, adorned with all sorts of
jewels. She bowed toward the Bodhisattva, joined her palms, and spoke to him:

“You are right. Great Being, you are right. It is just as you say. We bear witness to this. But still, my Lord,
you alone are the supreme witness in the worlds of gods and humans and the supreme authority.”
[F.156.b]

Having spoken thus, the earth goddess Sthavara rebuked Mara, the evil one, in many ways, and praised
the Bodhisattva again and again. She made a great display of her myriad powers and then disappeared
together with her following there and then.

When the wicked one and his army heard that sound from the earth,
Frightened and disheartened, they all fled,

Just like jackals in the forest hearing the lion’s roar,

Or crows taking flight when a rock is thrown. »

(THE DHARMACHAKRA TRANSLATION COMMITTEE (tr.), 2013, Lal, 319, B14.)

59



60

le caractére perfide des yaksis. En toute logique, on attendrait donc du Bouddhisme qu’il tente de tenir
a distance ces esprits malfaisants et sournois. Dans le Digha Nikdya'?, texte canonique du
Bouddhisme, on trouve les vers de protection d’Atanata : les moines doivent réciter ces vers pour se
protéger des mauvais yakkhas qui ne suivent pas le code de conduite émis par le Buddha et qui n’ont
pas de foi en Lui. Ces vers visent a assurer la protection des lieux sacrés. Ainsi, le Bouddhisme admet
I’existence de yaksas et de yaksis malfaisants qu’il prévoit de convertir afin de préserver la paix et la

non-violence.

La laideur des yaksis n’est cependant jamais représentée sur les stdpas : toutes les figures
identifiées comme des yaksis sont de tres belles femmes séduisantes, transmettant les idées positives
de beauté, d’abondance, de fertilité, de bons auspices. Par exemple, sur ce relief de Kanaganahalli (Fig.
84), la figure féminine est identifiée par I'inscription comme une yaksi mais n’est pas représentée

comme un démon malfaisant :

« yakhi piyekaramat3 »*3
La mere de Priyankara, une yaksi.

Priyankara apparait dans les textes'™ en tant que le dernier fils d’Abhirati: sa mére, la
« ravisseuse » Hariti, se nourrit des enfants des habitants de sa ville, grace a I'aide de ces cing cents
fils. Le Buddha vient alors en aide aux habitants et dissimule son dernier fils, Priyankara, sous son bol
a aumone : la yaksi, déboussolée par la disparition de son fils, le cherche partout et va demander de
|"aide au Buddha. Celui-ci, ayant réussi a faire comprendre a la yaksi le sentiment des parents dont elle
avait dévoré les enfants, |'assigne a la protection des jardins (Gradmas) du monastére en échange de
I’abandon de ses velléités anthropophages. La mére de Priyankara de la stele de Kanaganahalli — qui
pourrait étre une représentation de Hariti ou d’une version du mythe qui deviendra celui de Harit1 —
est représentée et nommée a travers l'inscription. La figure de la stéle de Kanaganahalli n’a rien
d’effrayant : il s’agit d’une mere et de son fils, non d’une ravisseuse ou d’'une dévoreuse d’enfants, ni

155 ou d’une femme sur la « voie des démons »*°®. Dans les sources

d’un membre du « goblin realm »
primaires, on repere une souplesse des réécritures qui substituent aisément le terme raksasr a celui

de yaksi, mais dans l'iconographie indienne, les seules figures féminines effrayantes sont les

152 \WASLHE (tr.), 1995, DN, IlI. 32.

153 NAKANISHI (éd.), VON HINUBER (éd.), 2014, KGH Inscr., Ill. 2. 24.

154 PERI, 1917.

155 BODHI (tr.), 2000, SN, 1. 10. §827. Cette traduction renvoie au pali « pisacayoni », i.e. au royaume des pisdcas
qui, dans la cosmologie indienne, au méme titre que les yaksas et que les raksasas, font partie d’une classe de
divinités inférieures et malfaisantes.

156 pERI, 1917, p. 34.

60



61

saptamatrkds et certaines yoginis™’. Il n’y avait pas de représentation négative des yaksis entre le llI°
siecle avant notre ére et le II° siecle apres. Par conséquent, il faut comprendre pourquoi on ne les
représentait que dans leur version positive, i.e. sous des traits séduisants et correspondant au canon

de beauté de la femme a cette époque.

La premiere hypothese, c’est que, comme I'affirme Miranda Shaw, les yaksis représentées sur
les monuments bouddhiques sont des mahdyaksinis®®®, c’est-a-dire des yaksis qui sont
hiérarchiqguement et moralement plus élevées que celles qui dévorent les hommes et ravissent les
enfants. Ces mahdyaksinis se sont engagées aupres du Buddha a la protection des fideles : ce sont des

yaksis dévouées et loyales, telles que celles que I'on trouve dans le Mafjusriyamilakalpa.

La seconde hypothése, défendue par Noél Péri, c’est que ces yaksis — et les figures féminines
identifiées ainsi — sont des figures issues de croyances populaires et folkloriques qui ont été réinvesties
par le Bouddhisme pour inviter a la conversion toutes les personnes qui n’ont pas accés aux Ecritures
bouddhiques : intégrer les divinités secondaires qui se rattachent souvent a des cultes populaires
locaux permet en effet d’encourager les pratiquants de ces cultes a se convertir au Bouddhisme. Les
croyances envers des esprits de la forét prennent en effet souvent racine dans des contextes de
villages : I'inconnu effraie, ce qui n’a pas de limites inquiéte. La tendance a vouloir attribuer certains
bienfaits ou méfaits a une entité supérieure a soi est sans doute I'un des fondements de la religion : il
faut trouver une explication et cette explication fait dépendre les choses de I'extérieur, de I'inconnu,
de I'étrange, de ce que I'on ne sait pas expliquer logiquement. Les foréts sont des lieux mystérieux
dans lesquels des jeux d’ombres et de lumieres peuvent exciter I'imagination et susciter un grand
nombre de croyances. Afin de mieux faire correspondre la religion bouddhiste aux idées d’un peuple,
les récits ont pu étre agrémentés de ce genre de divinités ou d’esprits. C'est également une maniére
de les réinvestir dans une nouvelle mythologie en accentuant leurs traits négatifs pour montrer la
puissance de la religion qui a su faire basculer ces esprits du Mal vers le Bien. Dans les passages des
textes bouddhiques que nous avons mentionnés, la yaksi est en effet un personnage malfaisant et c’est
en rencontrant des personnages saints (comme Aniruddha dans le Samyutta Nikdya ou comme le
Buddha dans le mythe d’Abhirati) qu’elle se convertit a un mode de vie tourné vers la bienfaisance,

grace a I'écoute des préceptes du Buddha®®®. Le Bouddhisme en sort donc gratifié : il est en celui qui

157 Le culte des saptamatikas et des yoginis s'est développé plus tardivement (de I'ére Gupta a I'époque
médiévale en Inde, c’est-a-dire du IlI° au XI° siécle).

158 SHAW, 2009, p. 267.

159 De la méme maniére, selon J. Strong, ’Asokavadana dépeint le roi Adoka qui n’est pas encore converti comme
un roi hideux, cruel et violent, mais il devient, dans certains passages, aprés sa conversion, un modele de roi
exemplaire :

61



62

permet I'anéantissement des forces malfaisantes comme les yaksas et les yaksis. C'est donc une
maniere de donner du pouvoir au Bouddhisme et d’inciter les peuples a se convertir. Dans

I'Osadhivastu en effet, les yaksis :

« mettent pour condition a leur conversion que les gens du pays éléveront des viharas, ou
évidemment elles seront honorées de la méme maniere qu’elles I'étaient auparavant, ou leur
culte traditionnel se continuera sans grand changement. »°,

Il s’agirait donc d’une sorte d’« incorporation au Bouddhisme de cultes locaux et populaires

anciens »®

1. le fait que ces divinités soient fréquemment malfaisantes et que le Bouddhisme
parvienne a les convertir est donc extrémement valorisant et peut inciter les pratiquants de ces cultes
a se fier a cette religion. Le Bouddhisme bénéficie également du culte des yaksis incorporées aux

vihdras, car elles attirent un public différent et de nouvelles donations'®2.

Enfin, la derniere hypothése suppose que la représentation de figures malfaisantes correspond
a donner de I'importance au Mal. Il existe en effet une conception indienne qui explique ce point :
I’érection de la sculpture se fait en plusieurs temps mais c’est la fin de la création artistique qui est
particulierement intéressante pour notre objet. Une fois I'ceuvre d’art terminée, une cérémonie
(aksimocana) a lieu qui consiste a dessiner la pupille sur I'ceil de la figure sculptée par I'officiant : c’est

le « don a I'image des yeux et de la vie », selon I'expression de I’historienne Marielle Brie'®3

, qui permet
la transition de la matiére 3 la divinité'®. La sculpture n’est plus seulement constituée de pierre :
I’ouverture des yeux appelle la présence de la divinité, « elle marque I'ouverture de la conscience et
de I’ame de la sculpture ». A partir de ce moment, la sculpture est considérée comme vivante. De ce
fait, représenter une yaksi maléfique sur un monument sacré serait de tres mauvais présage : personne
ne désire en effet invoquer une divinité malfaisante aux abords d’un stdpa. A l'inverse, inviter une
yaksi protectrice, pourvue de symboles de bon augure tels que le srivatsa, I'ankusa ou encore par sa
référence a la fertilité qui donne la vie, parait étre bien plus favorable pour le monument et les fideles
bouddhistes. De méme, le fait de nommer le mal serait considéré comme une invocation de mauvais
présage, cela peut également expliquer pourquoi la yaksi de Kanaganahalli est nommée a travers sa

qualité de mere et par le nom de son fils Priyankara, nom qui signifie « celui qui est cher, aimable »,

qui est également le nom d’un Bodhisattva. On voit donc que la simple inscription qui nomme la figure

« Scholars have generally argued that these stories are featured in the legend because they were meant
to emphasize Asoka’s cruel and impetuous temperament before his conversion to Buddhism and so to
magnify the greatness of his change of heart. » (STRONG, 1989, p. 41).

160 pER|, 1917, p. 44.

161 1pjd.

162 Nous reviendrons sur ce point dans une seconde partie.

163 BRIE, 2018.

164 COLAS, 1989, p. 139-141.

62



63

représentée a un sens fort : elle n’est pas nommée « la ravisseuse » — Haritl — mais « la meére ». Par la
mise en avant du caractére protecteur de la figure maternelle, I'inscription elle-méme devient symbole

de bon augure.

Ces trois hypothéses se rejoignent finalement, dans le sens ou le but est d’accueillir les
meilleurs auspices dans la représentation iconographique et dans I'appellation des figures. Il ne s’agit
pas de simples sculptures mais, selon les croyances indiennes, d’une sorte de descente (avatdra) de la
divinité dans la pierre : puisque la divinité est présente sur le monument sacré, elle lui apporte tout ce
gu’elle représente. Si aucune yaksi sculptée n’incarne le mal, la bassesse morale ne peut donc étre
représentée sur un stdpa, ni méme ailleurs : le but de ces représentations est d’attirer la bonne

fortune, non le malheur.

Dans de nombreux récits, on voit s’opérer un changement dans le comportement de la yaksi
qui passe d’'un méfait a un bienfait, en fonction de la qualité morale de la personne qu’elles affrontent.
Ainsi, la représentation en pierre d’une yaksi pourrait sembler paradoxale par rapport a ce changement
de comportement devenu impossible a cause de son immobilité : on peut supposer que la beauté de
la sculpture illustre I'aboutissement de la conversion de la yaksi et qu’elle invite ainsi le visiteur a un
examen de conscience afin qu’il se demande s’il est assez vertueux pour pénétrer dans le stipa, au
risque de devoir affronter la yaksi. Par conséquent, la beauté de cette derniére en tant que reflet de
sa vertu possede aussi une valeur apotropaique ayant pour fonction d’effrayer ceux dont I'examen de

conscience révele qu’ils sont mauvais, faibles ou laches.

Ainsi, la beauté d’un personnage devient le reflet de sa personnalité et de sa vertu. Une yaksr
malfaisante est laide car elle a commis de mauvaises actions dans ses précédentes incarnations mais
peut devenir belle si elle change son comportement et suit la loi bouddhique (dharma) en devenant
une dévote du Buddha. On comprend alors mieux la présence de ces figures sur les vedika des stipas
bouddhiques : elles permettent de protéger le coeur du temple, de faire fuir les mauvais esprits et

d’inviter le visiteur sur la voie de la vertu.

Néanmoins, , la condition féminine est inférieure a celle des hommes : naitre femme est en
effet la conséquence de méfaits antérieurs. Dans un jataka, le Buddha ayant surpris la sournoiserie
d’une yaksi qui avait pris I'apparence d’une tres belle femme pour voler le nouveau-né d’une jeune

mere, la gronde, justifiant sa condition par le karma :

« And he rebuked her, saying: "O foolish woman ! For your former sins you have been born a
Yakshin, and now do you still sin! »%

165 RHYS DAVIDS (tr.), 1878, Ja, Mahosadha Jataka, p. xv.

63



64

Les femmes, du fait de leur statut inférieur, reflet de leurs mauvaises actions passées, ne
peuvent atteindre le statut du Buddha, de I'étre éveillé. Elles devront donc attendre une nouvelle
existence, cette fois dans le corps d’'un homme pour espérer atteindre |'Eveil. Nous développerons ce

point dans une seconde partie.

2. la beauté du Buddha
Pour parler de I'apparence physique du Buddha, les sources primaires sont particulierement

utiles car nombreux sont les passages qui énumerent ses caractéristiques. Ces critéres font du corps
du Buddha un modéle de beauté. Le corps du Buddha est en effet marqué des trente-deux marques
du Grand Homme (mahapurusalaksana), la plupart d’entre elles faisant partie du domaine visuel. Le

corps du Buddha possede donc :

- des pieds plats (supratisthapadatah®®®), dont la plante est marquée d’un cakra a mille rayons
(sahasrara cakra)

- delongs doigts et de longs orteils (dirghdangulih), palmés comme une oie (jalangulihastapadah)

- des jambes comme celles de I'antilope (aineyajangah)

- undos droit et de longs bras allant jusqu’aux genoux (sthitanavanatajanupralambabéhuh)

- une peau dorée (suvarnavarnah)

- des dents blanches (Sukladantah), égales, sans espacement (aviraladantah)

- des machoires comme celles du lion (simhahanuh)

- desyeux bleus (abhinilanetrah) avec de longs cils, comme ceux d’une vache (gopaksmanetrah)

- une protubérance (usnisasirsah) sur la téte
etc...

A ces caractéristiques, purement visuelles, s’ajoutent des caractéristiques liées a la perception

sensorielle, en particulier aux sens du toucher, du go(t et de I'ouie :

- des pieds et des mains douces comme le coton (mrdutarunapanipadah)
- une peau lisse (sdksmacchavih)
- son sens du go(t est excellent (rasarasagrapraptah)

- savoix est semblable a celle de Brahma (brahmasvarah).

La perfection de I'apparence du Buddha est conditionnée par la présence de ces trente-deux
marques, d’ailleurs accompagnées de quatre-vingts marques mineures, et se manifeste donc a travers

elles. Le Buddha est donc parfaitement beau : sa beauté le place au sommet de la hiérarchie des dieux.

« (...) his splendor is equal to that of the king of the gods (devardaja).

166 MIGME CHODRON (tr.), 2001, MPPS, Part 4, 6.

64



65

(...) The Buddha whose body is adorned (alamkrta) with the thirty-two marks is beautiful
(abhirapa) and well-arranged (aviksipta). If he had less than thirty-two marks his body would
be ugly; if he had more than thirty-two marks he would be untidy. Thanks to the thirty-two
marks, he is beautiful and well-arranged. »%7

Ces signes de beauté sont donc des ornements (alamkdras), indicateurs de sa perfection

morale. lls rendent méme légitime sa supériorité hiérarchique aux yeux des étres humains qui le

rencontrent. Un étre exceptionnellement beau est nécessairement un étre supérieur. David E. Cooper

parle ainsi du : « magnetic power of moral beauty »

168 jdée également développée par John Powers :

« Throughout Indian Buddhist literature, the Buddha’s body is presented as the pinnacle of
human physical perfection and is a testament to his perfection of wisdom, compassion, and
morality. People who see him are overwhelmed by his magnificent physique and gaze at him
in wonder. (...) [T]he Buddha’s physical endowments (...) are essential components of his
persona and play a crucial role in his conversion activities. His audience expects that a buddha
will possess the physical characteristics of a freat man, and skeptics can be convinced only by
a display of all of them. They prove that he is the “ultimate man’ and that he has perfected
both wisdom and morality. »®°

On retrouve dans de nombreux textes du Bouddhisme cette idée que la beauté physique

reflete la beauté « intérieure », plus précisément la beauté morale. Tous les étres vertueux sont en

effet des étres beaux!’°. Dans cet extrait du Samyutta Nikdya, le Buddha décrit I’apparence de Sujata

et justifie sa beauté par la pratique de la vertu :

« Then the Venerable Sujata approached the Blessed One. The Blessed One saw him coming
in the distance and addressed the bhikkhus thus: "Bhikkhus, this clansman is beautiful in both
respects. He is handsome, good-looking, pleasing to behold, possessing supreme beauty of
complexion. And he is one who, by realizing it for himself with direct knowledge, in this very
life enters and dwells in that unsurpassed goal of the holy life for the sake of which clansmen
rightly go forth from the household life into homelessness." »'7*

De méme, dans le Digha Nikdya, le Buddha définit la beauté — traduction du pali vanna qui

signifie littéralement la couleur, et dans un deuxiéme temps, |'apparence — en utilisant le vocabulaire

de la vertu :

« Kifica, bhikkhave, bhikkhuno vannasmim? Idha, bhikkhave, bhikkhu silava hoti,
patimokkhasamvarasamvuto  viharati  acaragocarasampanno, anumattesu  vajjesu
bhayadassavi, samadaya sikkhati sikkhapadesu. Idam kho, bhikkhave, bhikkhuno
vannasmim. »*7?

187 1bid.

168 COOPER, 2017, p. 133.

169 POWERS, 2010, p. 72-73.

170 C’est un point sur lequel nous reviendrons plus tard.
171 BODHI (tr.), 2000, SN, II. 21. 5, p. 717, [279].

172 pN, 111, 26, [110].

65



66

Et, moines, qu’est-ce que la beauté/I’apparence pour un moine ? Moines, un moine est
vertueux s’il vit gouverné par la retenue de I'ermite, parfait dans sa conduite et dans ses
actions, s'il est conscient du danger des moindres petits péchés, et si, les ayant acceptés, il
s’entraine a respecter les préceptes moraux. Ainsi, moines, est la beauté/I’apparence pour un
moine.

On comprend donc que la beauté physique dans la conception bouddhique ne se résume pas

a une apparence extérieure : elle est le reflet de la personnalité, des actions antérieures (karman), de
la pensée intérieure, et de la pratique dharmique. La polysémie du terme 2M37sT, déja mentionné plus

173

tot, y renvoie clairement, puisque SEIE évoque a la fois la beauté physique*’® et la beauté morale

(vertu). Il faut donc distinguer la beauté trompeuse issue de la magie des divinités malfaisantes et la
beauté née de la vertu. La premiére tient du paraitre et suscite le désir (kdma), la seconde tient de

I’étre, de I'identité et suscite I'admiration et I'inspiration.

Ainsi, la beauté est d’abord séduction, potentiellement trompeuse, par la mise en avant, dans
I'iconographie, de la beauté des corps dénudés, des attributs féminins, des parures luxueuses, des
coiffures élaborées et des postures suggestives'’. Néanmoins, la nature malfaisante et tentatrice des
femmes —que I'on trouve dans les textes — n’apparait pas sur les stipas : rien n’indique que leur beauté

soit trompeuse.

Elle est aussi incarnation des concepts d’abondance, de richesse, de fertilité, de chance et de
prospérité a travers les figures féminines de I'iconographie des stiipas. Elle représente tout ce qui peut
fleurir, s’épanouir, se développer de la meilleure des maniéres. La femme est assimilée a I'arbre, a la
terre, aux bijoux ; elle est bienfaitrice, symbole de bon augure et déesse protectrice des temples et des
monasteres. Par ses pouvoirs créateurs et procréateurs, par son caractére maternel protecteur, elle
attire le Bien et repousse le Mal. Incarnant le Bien, la femme, puissante, invite quiconque souhaite
pénétrer dans I’édifice sacré a un examen de conscience : les visiteurs doivent étre vertueux et rendre
des hommages aux divinités par des offrandes. Par I'analogie des figures féminines représentées sur
les stiipas avec la reine Maya, la beauté de la femme fait référence au Buddha, lui qui incarne le

paroxysme du signe de bon augure. Comme une boite a bijoux (ratnabhdjana) protégeant le Buddha

173 Notons que ce terme, au féminin, (2MT3T=TT) désigne aussi une trés belle femme.

174 En réalité, seule la beauté des femmes s’avére étre trompeuse. La beauté des hommes — dont les deux
modeles sont le Buddha et le roi, figure sur laguelle nous reviendrons plus tard — n’est pas ambiglie comme celle
des femmes, oscillant entre beauté vertueuse et beauté tentatrice. Il semble que la position inférieure de la
femme sur I'échelle des étres lui induise un risque permanent de tomber du c6té du Mal et de s’éloigner de la
voie de la vertu.

66



67

(sous la forme d’une pierre précieuse ou d’une relique), ces différentes facettes de la Mére sur la

vedikd cernent le stdpa a la maniere d’un écrin.

Elle est enfin reflet de la vertu intérieure, qui s’exprime au travers de traits physiques
particuliers. Cette beauté trouve sa parfaite réalisation dans I'apparence physique du Buddha, ce qui

participe a convaincre les dévots et les futurs dévots de sa pureté morale.

Dans l'iconographie bouddhique, les sens du go(t et du toucher sont moins présents. Etant
des sens de contact, ils sont plus difficiles a représenter : le simple fait de tenir un objet dans la main,
en effet, n’indique pas nécessairement la sensation de toucher. Le go(t est, quant a lui, plus simple a
suggérer, en particulier par le biais de nourritures ou de boissons, généralement contenus dans des
récipients de toutes sortes — assiettes (Fig. 3), plats a couvercle (Fig. 81, Fig. 85, Fig. 86), pots (Fig. 87),
cruches (Fig. 1, Fig. 83, Fig. 88, Fig. 89), cruches a anses (Fig. 85, Fig. 86) gobelets (Fig. 82), etc... La
difficulté réside alors dans l'identification du contenu de ces récipients : ils pourraient en effet tout
aussi bien contenir de I'eau parfumée (Fig. 1), des guirlandes (Fig. 3), ou encore du maquillage (Fig.
87). La simple observation d’un récipient ne suffit donc pas a identifier la nature de son contenu. La
scene dans laquelle s’inscrit ce récipient doit donc étre considérée dans sa globalité, mais aussi par
comparaison avec d’autres reliefs similaires. Dans I'art de Mathura, en particulier a Sanghol et a
Bhatesvara, les figures féminines sur piliers portent des récipients et se tiennent dans des postures
tant6t statiques (Fig. 81, Fig. 85, Fig. 86), tant6t dynamiques (Fig. 82, Fig. 83, Fig. 88) : loin d’une
posture hiératique, certaines sont en effet représentées dans le cours d’une action qui permet de
déduire le contenu des récipients. L’'activité réalisée dans la scene tend ainsi a inscrire la figure

féminine dans une narration.

Dans ce relief (Fig. 83) par exemple, une femme tenant d’un bras lache une branche de

175 chargée de fruits porte sur son épaule une cruche recouverte d’un gobelet que saisit un

manguier
homme perché sur le balcon au-dessus d’elle, engagé dans une étreinte amoureuse, sans doute teintée
d’ivresse. La figure féminine centrale apparait alors comme une servante chargée de distribuer de la
nourriture — des mangues — et de la boisson — alcoolisée probablement. Le couple enlacé, quant a lui,
semble avoir interpellé la figure principale pour se servir un verre depuis le balcon. L'interaction liant

ces deux scénes entre elles permet de comprendre que c’est I’enivrement sensoriel lié a la fois au go(t

175 Cette figure n’est pas sans évoquer la yaksi Ambika du Jainisme, du fait de son association a la mangue. Cette
yaksipossede le don de faire mrir les fruits — en particulier les mangues —sur les arbres, grace a un acte méritoire
d’offrandes a un ascete jain. Elle est associée a un culte de la fertilité mais elle est aussi considérée comme une
déesse de la Terre et de I'abondance par son rapport a la nature. Voir CORT, 1987.

67



68

et au toucher qui est la thématique de cette image, tout en rendant plus explicite le contenu de la

cruche tenue par la figure féminine.

Dans cet autre relief (Fig. 90), le couple (mithuna) a plus d’'importance : il est représenté
entierement. Les deux personnages sont parés de nombreux bijoux et sont liés physiquement par un
contact des mains. L'homme tente de faire boire sa compagne, en insistant par une pression du

poignet. La femme, elle, détourne la téte, semblant refuser cette boisson avec pudeur.

Sur cette palette a fard du Gandhara (Fig. 91), un homme remplit son bol a partir d’'une cruche
tandis qu’a sa droite un autre homme tente de faire boire une femme appuyée contre lui. La posture
de cette femme parait confirmer son état d’ivresse. Ce type de représentation, dans lequel un
personnage ivre est soutenu par un autre personnage, est relativement fréquent dans I'iconographie
indienne’®: on connait d’autres exemples, notamment & Mathurd (Fig. 94): une femme -
généralement identifiée comme étant une courtisane, du fait de sa nudité partielle et de son état
d’ivresse —a posé un genou a terre et tente de se relever grace a I'aide de deux personnages masculins :
le petit homme a sa gauche lui a probablement retiré son gobelet pour mieux lui porter secours.
Parfois, la femme est directement représentée en train de boire : c’est le cas de ce pilier de Sanghol
(Fig. 82) : une femme vide jusqu’a la derniére goutte son gobelet, elle est appuyée contre le rebord du

pilier, peut-étre déséquilibrée par son état.

Cette iconographie de la femme ivre trouve son écho dans de nombreux textes de la littérature
indienne. La femme y est décrite comme embellie par les effets de I'alcool. Par exemple, dans le
Malavikdgnimitram, on trouve ce dialogue entre la reine Iravati, ivre, et sa suivante :

« Iravati — Nipunika, my girl, | have often heard that intoxication is an especial ornament to

women. Do you think that this popular saying is true?

Nipunika — It was formerly a mere popular saying ; now it has become true. »*”’

176 Ce type de représentation existe tant dans sa version féminine — une femme ivre, soutenue par des hommes
— gue dans sa version masculine — un homme ivre, soutenu par deux femmes. Ce motif iconographique est tres
courant et ne se limite pas au domaine bouddhique : il rejoint la représentation d’Héracles, entouré par deux
femmes (Fig. 92), plutot représenté au Gandhara, mais aussi celle de figures royales comme ce relief de Saficl
(Fig. 93), généralement identifié comme Asoka. On remarque au sujet de ce dernier, que, bien qu’il ne paraisse
pas évident qu’il soit enivré par I'alcool, les femmes qui I’entourent portent des cruches semblables a celles que
nous trouvons sur les piliers bouddhiques de I'école de Mathura (Fig. 83, Fig. 88, Fig. 89). Dans un cas comme
dans I'autre — la version féminine ou masculine — la femme a une position prépondérante : elle est objet de
séduction lorsqu’elle est ivre (nous reviendrons sur ce point plus loin), mais aussi lorsqu’elle est courtisane ou
servante. Il semble que la femme ait une fonction similaire dans ces reliefs : elle ajoute de la beauté a la
représentation, en temps que femme-parure lorsqu’elle accompagne un homme, en tant que femme parée
lorsqu’elle est ivre, ornée de bijoux et soutenue par des hommes. Néanmoins, la beauté de la femme et celle de
I’'homme restent différentes : nous I'avons vu, la beauté de la femme est ambiglie car elle est possiblement
tentatrice, la beauté de ’homme, en revanche, est pure, marquée par la grandeur de sa vertu.

77 TAWNEY (tr.), 1891, Acte lIl, p. 43.

68



69

Dans le RaMaydna, la description d’'un harem rempli de femmes endormies et ivres, aux parures

désordonnées, suscite un certain désir en I'observateur :

« 41. The women lay there, their consciousness stolen by slumber. Their thick and heavy
garlands were disordered, and their fine jewelry lay scattered about them from their bouts of
drinking and physical exertions. (...)

53. Their sweet breath, so naturally fragrant, wafted over Ravana, with the added fragrance!’®
of sweet wine [Sarkardsaval. (...)

59. Those slender-waisted women slept, their arms intertwined, experiencing deep pleasure
from the touch of one another’s bodies. (...) »*”°

Dans ce passage, la beauté de ces femmes est renforcée par le désordre du harem endormi et par leur
haleine alcoolisée : membres du royaume de Ravana, abandonnées aux plaisirs du go(t et du toucher,
elles sont décrites comme des déesses, a la beauté extraordinaire. Hanuman, qui observe la scene,

croit méme qu’il est arrivé au paradis :

« 27. Maruti thought, “This must be heaven ! This must be the realm of the gods ! This must
be the citadel of Indra ! Or perhaps, it is the highest goal of perfection 1"’ »&

Ce passage, en tant que description de scénes de plaisirs dans un contexte palatial, n’est pas sans
rappeler les banquets (ouumdotov) grecs ou les bacchanales romaines pendant lesquels les hommes
jouissaient du plaisir des sens par la consommation de vin, de nourriture, et de femmes dansant au
rythme d’un orchestre. Cette analogie apparait aussi, dans une certaine mesure, dans l'iconographie

bouddhique.

Certaines frises du Gandhara, en effet, rappellent I'iconographie gréco-romaine, par la
disposition en alternance de personnages buvant, dansant et jouant de la musique (Fig. 24, Fig. 25, Fig.
95 a Fig. 97). A ces frises sont souvent données les légendes « Scénes bachiques », « Bacchanales » ou

« Scénes de banquet » dans la littérature secondaire®®!

, ce qui les met en relation avec Bacchus-
Dionysos, dieu du vin, de l'ivresse et de tous les excés (UBptg). Sur ces bas-reliefs, de nombreux
récipients — amphores (Fig. 24), crateres (Fig. 95), cruches (Fig. 95), kylikes (Fig. 98) — indiquent la
présence et I'importance de la boisson dans ces scenes de réjouissances bachiques. Sur cet autre relief
(Fig. 98), un personnage porte sur ses épaules un lourd sac de vin, ouvert a I'une de ses extrémités afin

de remplir le réceptacle que le buveur tient déja prés de sa bouche. Le méme objet figure aussi sur

cette frise (Fig. 95) : un homme porte un sac de vin sur ses épaules et échange un regard avec un

178 Cette expression rappelle la proximité sensorielle du go(it et de I'odorat. Dans la partie consacrée a 'odorat,
nous avons considéré les produits parfumés qui ne peuvent étre goGtés. En revanche, il est clair que les aliments
et les boissons ont également une dimension olfactive tres forte, ici considérée comme un élément de séduction.
179 GOLDMAN (tr.), SUTHERLAND (tr.), 1996, 5.7, p. 133-134.

180 Jpjd., 5.7, p. 131.

181 7YSK, 2021.

69



70

homme tenant dans ses mains un cratere tandis qu’'une femme semble déclamer un poéme au rythme

d’un tambour.

Ainsi, dans les reliefs du Gandhara ou de Mathura (que nous avons décrits plus haut),
I'influence gréco-romaine parait claire. Selon Martha Carter'®?, le vin et I'ivresse auraient voyagé en
Inde du Nord au travers des yaksas et des yaksis et de leur chef Kubera, figures liées aux liquides (I'eau
qui fertilise les sols et permet la germination et la croissance des plantes, la semence qui féconde, le

183 adaptée au Gandhara) du fait de leur association a

lait qui nourrit et le vin, version de I'amrta
certains motifs aquatiques (le makara, le lotus, la conque...). Pour M. Carter, ces divinités secondaires
sont, par conséquent, fortement en lien avec le concept d’abondance (incluant la fertilité et la
richesse) :

« The Yakshas thus symbolize the fructifying power of the Waters and protect, or actually

contain within themselves the germ of creation. »®

Cette hypothése va dans le sens d’'une confirmation de l'identification donnée aux figures
féminines — portant des cruches, des miroirs, etc... — de I’école de Mathura en tant que yaksis®®.
Néanmoins, elle n’intégre pas les plaisirs du toucher qui, dans I'art de Sanghol ou de Bhitesvara, ont,

du reste, une importance non négligeable.

Dans I'art de Mathur3, les scénes d’enivrement sensoriel par les sens de contact sont surtout
représentées, nous l'avons dit, sur une balustrade faisant partie d’un ensemble architectural
bouddhique. Nous avons aussi déja mentionné que ces piliers mettent en avant une figure féminine
principale, et, la plupart du temps, de petits balcons situés dans la partie supérieure du pilier, ou se
déroulent des scénes de la vie courante. Dans un environnement citadin, sur ces petits balcons, se
déroulent des scénes de séduction (Fig. 49, Fig. 62, Fig. 67), d’étreinte (Fig. 62, Fig. 63, Fig. 83), d’ivresse
(Fig. 83), d’apprétement (Fig. 65), ou encore des scenes de réveries (Fig. 81, Fig. 82). La représentation
de ce genre d’activités se trouve, dans l'image, en retrait de la figure principale : les personnages
figurés sur les balcons sont proportionnellement plus petits que la figure féminine centrale. C'est dans
cette position marginale que les personnages peuvent se livrer a tous les excés. Cette iconographie
des balcons donne-t-elle au visiteur curieux l'impression d’observer secretement les activités

d’enivrement sensoriel des personnages ? L’attention est néanmoins attirée en priorité sur la figure

182 CARTER, 1968. Voir aussi CARTER, 1982.

183 pour Martha Carter, le vin a pu étre considéré comme un amrta, en tant que liquide source de vie : « (...) wine
was seen not simply as an intoxicant but as an amrta substance. (...) The grapevine, like the lotus vine, is a true
arbor vitae in Kushan imagery, and the flask or vessel of wine may be the vas vitae, conceptually akin to the
kantharos of Dionysos. » (1968, p. 142).

184 CARTER, 1968, p. 141.

185 \oir par exemple GUPTA, 1985.

70



71

féminine dont le corps s’inscrit parfaitement dans la longueur de la colonne. Dans les reliefs de Sanghol
ou de Bhatesvara, la femme s’inscrit dans un contexte trés mondain et citadin : bien qu’associée au
vin et a l'ivresse, elle parait moins identifiable comme une yaksi, symbole de fertilité et d’abondance
gue comme une servante ou une courtisane, a la faveur des citadins hédonistes qui viennent profiter
de ses services. Paradoxalement, c’est la figure de la servante qui est mise en valeur dans I'image, et
non des figures de pouvoir telles que les princes profitant des harems, ou telles que les marchands

venant jouir de la nourriture, de la boisson et des femmes mis a disposition lors des banquets (gosthr).

On peut également se demander pour quelles raisons de telles représentations ont été
sculptées sur les balustrades d’'un temple bouddhique. Les nombreuses scénes des balcons ainsi que
le statut de ces figures féminines sont largement mis en valeur dans I'architecture religieuse des
stipas. Ces représentations rappellent certains passages de la littérature indienne — non bouddhique
— qui associent aisément l'ivresse a la beauté, ainsi que nous I'avons décrit plus haut. Ce lien avec des
topoi littéraires et iconographiques panindiens, permet de comprendre que I'art bouddhique inclut
des systemes de représentation qui dépassent le Bouddhisme. L’iconographie des stipas ne serait
donc pas exclusivement bouddhique : elle ne représenterait pas seulement le Buddha, ou des scénes
en lien avec le Buddha, mais elle pourrait inclure des motifs que I'on retrouve dans tous les types
d’architecture en Inde a cette époque. La représentation, sur les stipas, de sceénes bachiques, en lien
avec l'ivresse et les plaisirs de la chair, pourrait donc ne pas avoir de lien avec les préceptes
dharmiques, bien qu’elles fassent partie d’'un complexe architectural bouddhique. La représentation
de la figure féminine est particulierement représentative de ce phénoméne car une méme posture
peut donner lieu a différentes identifications en fonction des attributs et du contexte de I'image. Ainsi,
une salabhafijika (Fig. 22) tenant, d’'une main levée, la branche d’un arbre et de I'autre, relachée, une
fleur, constitue le méme type de représentation qu’une servante (Fig. 83) tenant, d’une main levée,
une cruche de vin, et de I'autre, relachée, une branche de manguier, ou qu’une courtisane (Fig. 81)

186

tenant, d’'une main, un plateau de nourriture™®, et de l'autre, un fruit. Ce modele de représentation

peut ensuite étre adapté sur un sujet bouddhique, tel que la naissance du Buddha : I'iconographie de

186 Le go(it est aussi suggéré par des offrandes de nourriture, comme c’est peut-étre le cas sur ces piliers (Fig. 81,
Fig. 85, Fig. 86), ou sur ce relief de Safici (Fig. 3). Il est difficile d’affirmer qu’il s’agit effectivement de nourriture
mais les récipients transportés ont la particularité de porter un couvercle, et d’étre tenu d’une certaine maniére :
le bras est replié, la main pres de I’épaule portant une assiette ou un plat de fagon a le tenir a I'horizontale et a
ne pas renverser son contenu. Cette posture particuliére est différente de ceux qui tiennent des plateaux de
fleurs ou de guirlandes (Fig. 3, Fig. 69, Fig. 70), qui sont quant a eux portés par une ou deux mains par le dessous.

Néanmoins, les offrandes de nourriture ne sont pas tant importantes par leur goGt que par leur odeur. Le lien
entre le go(t et 'odorat est en effet trés fort et, la divinité honorée n’ayant plus de corps physique, la perception
a distance de I'odeur de la nourriture reste possible tandis qu’un contact direct ne I'est pas. Une offrande de
nourriture est donc réalisée pour son odeur et non pour son go(t.

71



72

On retrouve aussi ce type d’inclusion de sujets mondains dans les textes : pour ne donner qu’un
exemple, la figure d’Ambapali, une courtisane de Vaisali, est incarnation du plaisir des sens par son
statut, mais elle prodigue de la nourriture au Buddha et a ses moines en organisant un grand banquet,
au cours duquel tous se régaleront®. Cette inclusion d’Ambapali au récit hagiographique du Buddha
permet a nouveau d’intégrer un modele de représentation de la culture profane aux récits

bouddhiques : la courtisane, par sa donation, est placée en modéle de vertu®®.

Ainsi, les représentations figurant la sollicitation des sens du go(t et du toucher ne se font pas
tant par le contenant ou le diffuseur — comme c’était le cas pour les sens de distance — que par le
contexte de I'image et par I'action réalisée par les personnages. Certaines postures, extrémement
répandues dans I'iconographie indienne, sont déclinées en différentes actions, grace a une diversité
d’attributs ou de personnages, permettant un éventail de représentations tres large, a partir du méme
modele : des figures féminines a I'arbre, symbole de fertilité aux courtisanes, incarnant l'ivresse et les
plaisirs des sens. Le point commun de ces images est la représentation des femmes : ce sont des
femmes séduisantes, inspiratrices, (pro)créatrices, et génératrices, incarnant abondance et prospérité.
On peut se demander si ce modele de représentation de la femme, trés sensuel et indéniablement lié
au plaisir des sens, témoigne de I'adaptation bouddhique a des valeurs mondaines et a des systemes
iconographiques panindiens, introduisant a priori une tension avec les préceptes dharmiques. C’'est ce
gue nous verrons au travers de figures prosélytes telles que le roi ou la courtisane, dans une seconde

partie.

« Deux prisonniers, dans des cachots voisins, qui communiquent par des coups frappés
contre le mur. Le mur est ce qui les sépare, mais aussi ce qui leur permet de communiquer.

Ainsi nous et Dieu. Toute séparation est un lien. »'%°

187 WALSHE (tr.), 1995, DN, Il. 16, 2.19, p. 244.

188 Nous développerons ce point dans une seconde partie.

189 WEIL, 1991, p. 144. Pour conceptualiser I'idée d’'un moyen de communication entre les dieux et les hommes,
Simone Weil reprend et développe la notion grecque de metaxu (uetaév). Elle considére I'air a la fois comme
une séparation entre les dieux et les hommes et comme un lien qui leur permet de communiquer : la distance
physique, constituée par I'air, est un metaxu, i.e. un intermédiaire qui permet la transmission d’'un message. La
source d’émission ou I'objet percu se trouvent donc a la fois séparés du sujet percevant et liés a lui par le biais
de ce metaxu. Par conséquent, c’est surtout par les sens de distance que le dévot va pouvoir s’adresser au
Buddha : il I'invitera, I’'honorera par des offrandes belles (des fleurs, des représentations de femmes et de signes
de bon augure), qui sentent bon (des fleurs, des parfums, de I'encens), ou qui sont agréables a écouter (des
chants, des mélodies jouées par des orchestres, des processions). Cette distinction a donc un aspect tres
pratique : les sens de distance permettent de s’adresser au Buddha malgré qu’il n’ait plus de corps physique.

72



73

Dans les paragraphes précédents, nous avons pris soin de distinguer les sens de distance des
sens de contact. Les premiers impliquent une certaine passivité et sont représentés par |'objet écouté
(un instrument de musique), senti (une fleur) ou vu (une tres belle femme, un signe de bon augure) ou
par leur contenant (un pot a parfum, une cruche d’eau parfumée, un encensoir). Les seconds
impliquent une action de contact : avec de la nourriture, de la boisson, de la chair ou des tissus. lls ne
sont donc représentables que par la mise en scene de cette action de contact : des personnages
mangent ou boivent, se maquillent, s’embrassent, s’étreignent... Ces éléments nous permettent de
comprendre pourquoi les sens de distance sont davantage mis en avant dans le cadre des rituels
bouddhiques : la distance entre les dévots et le Buddha — une distance temporelle, géographique ou
métaphysique — induit qu’ils ne peuvent communiquer par le contact, mais seulement en utilisant la
distance. Ainsi, Paficasikha capte I'attention du Buddha grace au son de sa ving*® ; Cilasubaddhj, fille
d’Anathapindika, grace a I'odeur des fleurs de jasmin suspendues dans les airs'®! ; les belles images et

les belles actions attirent sur ceux qui les réalisent le regard du Buddha®®2.

Une autre distinction peut se faire entre les sens de distance et les sens de contact, cette fois
d’un ordre plus conceptuel. Il s’agit de considérer les sens de distance comme des sens plus
intellectuels que les sens de contact, et de ce fait, plus purs : ils sollicitent moins le corps que I'esprit.
Bien que cette distinction n’apparaisse pas dans les textes canoniques, il semble, d’aprés les pratiques
d’offrandes, qu’elle soit tacitement approuvée : d’une part, certaines offrandes d’hommage semblent
en effet engager les sens de distance divins du Buddha, d’autre part, les offrandes sollicitant les sens
de contact (la nourriture ou bien les tissus) sont davantage orientées vers la satisfaction d’un besoin
physique (ne pas avoir faim, soif, froid ni chaud etc...). Pour mieux comprendre cette distinction,
attardons-nous brievement sur un texte de Platon : le Philebe. Socrate, dans ce dialogue, considere

gue certains plaisirs sensoriels sont « vrais » :

190 ) 'ouie divine du Buddha lui permet d’entendre les sons humains comme les sons divins, sans contrainte de

distance, ainsi que nous |'avons expliqué plus haut : « And he, with mind concentrated, ...applies and directs his
mind to the divine ear. With the divine ear, purified and surpassing that of human beings, he hears sounds both
divine and human, whether far or near. » (WALSHE (tr.), 1995, DN, I. 2 [i. 79], 89, p. 105.)

191 Bjen qu’un odorat divin ne soit pas mentionné dans les textes canoniques, il est sous-entendu au travers de
la métaphore du parfum de la vertu, que nous avons déja mentionné a la page 44.

192 | 3 vue divine du Buddha lui permet de voir les individus et les actions qu’ils commettent : « And he, with mind
concentrated, ...applies and directs his mind to the knowledge of the passing-away and arising of beings. With
the divine eye, purified and surpassing that of humans, he sees beings passing away and arising: base and noble,
well-favoured and ill-favoured, to happy and unhappy destinations as kamma directs them (...). » (WALSHE (tr.),
1995), DN, 1. 2 [i. 82], 95, p. 107.)

73



74

« Ce sont ceux qui ont trait a ce qu’on appelle les belles couleurs, aux figures, a la plupart des
odeurs et des sons et a toutes les choses dont la privation n’est ni sensible ni douloureuse,
mais qui procurent des jouissances sensibles, agréables, pures de toute souffrance. »

D’autres plaisirs sont considérés comme « impurs » :

« A l'inverse, le toucher et le golt engagent le corps et les sensations de chaud, de froid,
d’amer, de piquant, de faim, de soif impliquent alternativement une souffrance, un manque,
et du plaisir. »%

Dans ce texte, les plaisirs liés a la vue, a I'odorat et a I'ouie sont donc purs car leur absence ne
crée aucune souffrance. En revanche, les plaisirs liés au toucher et au go(t ne sont des plaisirs que
parce qu’ils permettent d’annihiler la souffrance liée a une absence. Ces derniers, par le contact avec
le corps, créent un attachement et un manque. Cest cette souffrance qui est au coeur de
I’argumentation dans les textes bouddhiques qui affirment — cette fois en considérant I’'ensemble des

cing sens comme impurs —que :

« That man is wise who condemns the desires and is not attached to the five objects of desire,
i.e., pleasant colors (riipa), sounds (Sabda), perfumes (gandha), tastes (rasa) and tangibles
(sprastavya). By seeking meditation (dhydna), one should reject all of that. »%

Les textes bouddhiques affirment en effet que la perception, étant impermanente — car elle
s’effectue de maniére ponctuelle et discontinue —, est source d’attachement et donc de souffrance : il
faut donc prendre conscience de cette impermanence afin de se détacher de la perception. De cette
manieére, la conscience n’est pas altérée par les fluctuations du corps sous I'effet des sens. Néanmoins,
la différence entre les points de vue platoniciens et bouddhistes réside dans la classification des cing
sens. Si Platon distingue les sens purs et les sens impurs, le Bouddhisme considére que tous les sens
sont des sources de souffrance. Pourtant, il existe bel et bien une différence au sein du bouddhisme,
quin’est pas développée clairement dans les textes, mais qui, nous allons le voir, transparait au travers

des pratiques religieuses et de I'iconographie.

Ce ne sont donc pas les sens qui sont en eux-mémes purs ou impurs, c’est la conscience de la
perception sensorielle qui s’attache ou se détache, qui désire ou qui recoit/accueille, qui regrette
I’absence ou qui I'accepte. Dans la perspective de l'iconographie et des pratiques religieuses en lien
avec les sens, on comprend mieux I'importance de la perception sensorielle malgré le paradoxe
apparent avec la théorie de I'impermanence et le rejet des sens dans les textes canoniques

bouddhiques.

193 CHAMBRY (tr.). 1969.
194 MIGME CHODRON (tr.), 2001, MPPS, Part 2, section A.

74



75

Ainsi, lorsque des offrandes sont faites au Buddha, les sens de distance sont favorisés a la fois
parce qu’ils permettent de franchir les distances temporelles, géographiques ou métaphysiques qui
séparent le Buddha des hommes et parce qu’étant plus intellectuels et plus purs — car pouvant étre
appreéciés dans une indépendance relative du corps —, ils sont offerts au Buddha en tant que jouissance
pure, I'invitant a se manifester dans un cadre imitant le divin, empli de belles images, de beaux sons
et de bonne odeurs. Les listes d’offrandes contiennent généralement une majorité d’éléments liés aux

sens de distance :

« Sometimes, in the buddha-fields (buddhaksetra), if necessary, they rain down celestial
flowers (divyapuspa), filling the trichiliocosm (trisGhasralokadhatu) and offer these to the
Buddhas; sometimes they rain down heavenly sandalwood (candana); sometimes they rain
down cintdmani as large as Sumeru; sometimes they rain down musical instruments (tdrya)
with wondrous sounds; sometimes, taking a body as high as Sumeru, they use it as a lamp-wick
to pay homage to the Buddhas. Those are material offerings. »%

Les offrandes peuvent aussi s’adresser aux sens de contact du Buddha mais tendent davantage

a permettre I'absence de souffrance du corps et se rapportent a des besoins physiques primaires :

« Moreover, offerings are adjusted according to the conventions of the times: in cold weather,
kindling (indhana), clothing (pariccchadana) or food (annapdna) should be given; in hot
weather, ice water, fans (vijana), parasols (chattra), cool rooms, very fine garments and very
light food should be given; in rainy or windy weather, the needed gear should be procured.
Those are offerings adjusted according to the weather. »'%

Les offrandes permettant de satisfaire les besoins du corps — ne pas avoir chaud, froid, soif,
faim — sont décrites dans certains récits hagiographiques bouddhiques, le but étant de subvenir aux
besoins des ascetes. Le Buddha lui-méme, ayant dans sa jeunesse considéré que la satisfaction du
corps était un frein a I'élévation de I'ame, tenta de se priver de nourriture, d’eau mais aussi d’ignorer
le soleil ou la pluie'¥’, tant et si bien qu’il manqua de mourir sans avoir atteint I'Eveil. Il décida donc

d’accepter I'offre de nourriture de Sujata'®®

et trouva dans un cimetiére un linceul de chanvre dont il
se revétit. Par conséquent, la nourriture et les habits peuvent faire I'objet d’offrandes mais avec
I'intention non de ’'hommage mais de la charité, non du plaisir mais du besoin, non de la vie mais de

la survie.

Ainsi, bien qu’il ny ait pas de distinction claire entre les sens de distance et les sens de contact
dans les textes canoniques bouddhiques, on constate toutefois qu’il en existe une dans les pratiques

d’offrandes, simplement parce que le sens sollicité engage un mode de perception de I'offrande

195 MIGME CHODRON (tr.), 2001, MPPS, Part 1, Chap. XLVI, IV, [277b].

196 1pid.

197 « Il ne combattait pas les sens ; il n’accueillait pas les objets des sens. » (FOUCAUX (tr.), 1988, Lal, Chap. XVII,
p. 222.)

198 1pid., Chap. XVII.

75


https://www.wisdomlib.org/definition/buddhakshetra#buddhism
https://www.wisdomlib.org/definition/divyapushpa#mahayana
https://www.wisdomlib.org/definition/candana#buddhism
https://www.wisdomlib.org/definition/cintamani#mahayana
https://www.wisdomlib.org/definition/sumeru#mahayana

76

différent. Les offrandes liées aux sens de distance permettent de communiquer par I'intermédiaire de
cette distance et constituent un hommage en invoquant le Buddha. Les offrandes liées aux sens de

t1% présentes que dans les récits

contact nécessitant un rapport au corps, elles, ne sont clairemen
narrant la vie du Buddha, dans lesquels il fait I'objet de la charité des passants et des dévots, offrant a
son corps subsistance et protection. Ainsi, les offrandes liées aux sens de distance, d'un coté, se
rattachent a la richesse, au luxe, au plaisir pur, au superflu ; de I'autre, les offrandes liées aux sens de
contact, et donc au corps, induisent la satisfaction d’'un besoin existentiel, primaire et impur, mais

nécessaire a la survie.

Ayant fait I'’état — non-exhaustif — des différentes manifestations des sens dans les pratiques
et les récits bouddhiques et des représentations de cette sensorialité, on peut constater que certains
sens sont utilisés pour honorer, inviter voire méme représenter le Buddha : ce sont les sens de
distance. Ceux-ci se trouvent au coceur des offrandes effectuées par les dévots : images, signes de bon
augure, lampes, fleurs, encens, parfums, onguents, chants, festivals de danse et de musique... La
représentation iconographique de ces offrandes passe par la représentation de |'objet pergu — les
fleurs, par exemple, dans le cas de la vue ou de I'odorat — ou par la représentation de I'objet qui émet
ou diffuse ce qui est percu — I'instrument de musique ou |'oiseau pour I'ouie ou le brile-parfum pour

I'odorat.

Ces offrandes, toujours synonymes de perception agréable — une belle image, une belle
musique, une bonne odeur —, refletent en réalité la perception méme du corps du Buddha par les étres
humains qui I’honorent : le Buddha posséde un corps exceptionnellement beau, divinement parfumé
et une voix comparée tantét au chant d’un oiseau, tantét au rugissement d’un lion?®. Les analogies
entre le Buddha et les offrandes sont en effet nombreuses. La vie du Buddha commence et se termine
par la présence de parfums, de musique et de joyaux. Le Buddha, dans le ventre de sa mere, se voit
offrir par les dieux des temples de bois de santal, d’encens et de pierres précieuses ; ce ventre lui-
méme est surnommeé ratnabhdjana, i.e. une boite a bijoux ; son développement dans le sein de la reine

Maya est toujours accompagné de musique. Enfin, aprés le parinirvana, le corps du Buddha, brile, au

199 Nous avons vu que 'identification des offrandes de nourriture dans les images est délicate.
200 Yn rugissement ne peut &tre qualifié de musical. Pourtant, la solennité de la parole dharmique du Buddha —
généralement présentée comme le rugissement d’un lion — n’est pas sans rappeler le role annonciateur des
tambours lors des annonces royales. L’édit d’Asoka sur rocher n°4 mentionne d’ailleurs I’analogie entre la parole
du cakravartin (elle aussi dharmique) et le son des tambours :

« bherighoso aho dhammaghoso » (BLOCH (éd.), 1950, p. 98.)

Le son des timbales et les cris ‘Ah | Le Dharma !’
Il faut noter ici la richesse du sens du terme ghosa, qui qualifie le son, le bruit, mais aussi le cri du vainqueur,
terme dont I'équivalent sanskrit/pali jina est une épithéte du Buddha.

76



77

son de la musique jouée par les Mallas, la fumée n’émettant pas I'odeur de la chair brilée mais, au
contraire, des parfums délicieux ; ses reliques, comparées a des pierres précieuses, sont conservées
comme des trésors, dans des boites tant6t identifiées comme des boites a bijoux, tantot comme des

boites a parfums. La présence du Buddha est donc honorée par la mise en valeur des sens de distance.

La distinction entre les sens de distance et les sens de contact réside a la fois dans un rapport
particulier au corps, plagant le go(t et le toucher dans le domaine physique et matériel exclusivement,
ainsi gu’en témoignent les représentations des réjouissances bachiques dans I'art du Gandhara et les
courtisanes de I'art de Mathura. Remarquons que ces écoles artistiques représentent le Buddha par
un corps physique et non par des symboles : la représentation des objets de perception semble avoir
évolué dans le sens de la représentation du Buddha. Lorsque le Buddha est représenté comme un
corps, les sens de contact sont davantage présents. A I'inverse, lorsqu’il est représenté sous une forme
non figurée, plus abstraite, les sens de distance ont plus d’importance. Ceux-ci, en effet, se rapportent
plus facilement au domaine intellectuel et métaphysique. Par la nécessité d’un contact avec le corps,
le go(t et le toucher sont beaucoup moins sollicités par des offrandes, des symboles ou des moyens
de communication avec le divin, c’est pourquoi les sens de distance ont fait I'objet d’un

développement plus conséquent.

Dans l'iconographie, la représentation des offrandes sensorielles en lien avec la vue, I'ouie et
I'odorat semblent méme indiquer la présence du Buddha sous une forme non figurée. Dans l'art
aniconique de sites bouddhiques des dynasties Maurya-Sunga, quand la musique, des parfums ou des

fleurs?™

sont représentés, la présence du Buddha est suggérée, de la méme maniere que, dans les
textes, lorsque de la musique résonne, le Buddha n’est pas loin. A I'inverse, lorsque le Buddha est
représenté sous une forme figurée, les instruments de musique sont moins présents et les fleurs sont
objets d’ornementation. Par conséquent, plus que des offrandes, les objets sollicitant les sens de
distance sont des symboles indicateurs de la présence du Buddha, investis d’un réle performatif et

invocateur de la divinité. lls permettent, a travers le rituel, la création d’une atmosphere particuliére

qui permet au Buddha de se manifester.

Les cing sens sont donc plus ou moins mis en valeur dans les bas-reliefs des sites bouddhiques,
en fonction des lieux et des époques. Maintenant que nous avons constaté I'importance des sens dans
I'iconographie bouddhique, il s’agit désormais de comprendre comment le Bouddhisme a pu

instrumentaliser les plaisirs des sens a des fins prosélytes et comment des personnages

2011 3 vue, quant 3 elle, est sollicitée par la présence du Beau — de belles femmes, des signes de bon augure. Ces
éléments ne représentent pas le Buddha lui-méme mais plutét une forme de vertu qui se manifeste par certains
critéres physiques ou par le biais de symboles.

77



78

ontologiquement liés au luxe ont pu étre investis d’un réle missionnaire a la faveur de la communauté

bouddhique.

En autorisant la réalisation de sculptures représentant des sceénes dans lesquelles les offrandes
sensorielles honorent le Buddha, la communauté bouddhiste montre, sur le pourtour du stipa, un
modele de rituel d’hommage a la divinité. Les dévots peuvent ainsi imiter, dans la réalité, les rituels
accomplis dans les images figurant sur le stipa — objet de culte lui-méme. Toutefois, ce n’est pas le cas
des sens de contact, plus sensuels et matériels que ceux qui font I'objet d’'une offrande : les
représentations de scénes de réjouissances gustatives et tactiles ne peuvent prétendre étre des
modeles de conduite pour les dévots. Les exces du golt et du toucher sont bien slr contraires a la
doctrine bouddhique. Ces images, en effet, font naitre un désir (tanha) qui plonge le passant dans une
tentation. On peut donc penser que les figures féminines trés sensuelles et les représentations des
couples enlacés et ivres sont une incarnation de la Tentation. Un passage du Samyutta Nikaya décrit

la figure de Mara qui incarne le désir né de I'attachement aux sens :

« "The eye is yours, Evil One, forms are yours, eye-contact and its base of consciousness are
yours; but, Evil One, where there is no eye, no forms, no eye-contact and its base of
consciousness-there is no place for you there, Evil One. The ear is yours, Evil One, sounds are
yours, ear-contact and its base of consciousness are yours; but, Evil One, where there is no ear,
no sounds, no ear-contact and its base of consciousness-there is no place for you there, Evil
One. The nose is yours, Evil One, odours are yours, nose-contact and its base of consciousness
are yours; but, Evil One, where there is no nose, no odours, no nose-contact and its base of
consciousness-there is no place for you there, Evil One. [116] The tongue is yours, Evil One,
tastes are yours, tongue-contact and its base of consciousness are yours; but, Evil One, where
thereis no tongue, no tastes, no tongue-contact and its base of consciousness-there is no place
for you there, Evil One. The body is yours, Evil One, tactile objects are yours, body-contact and
its base of consciousness are yours; but, Evil One, where there is no body, no tactile objects,
no body-contact and its base of consciousness-there is no place for you there, Evil One. The
mind is yours, Evil One, mental phenomena are yours, mind-contact and its base of
consciousness are yours; but, Evil One, where there is no mind, no mental phenomena, no
mind-contact and its base of consciousness-there is no place for you there, Evil One." »%%

202 BODHI (tr.), 2000, SN, 1. 4. 19 (9), p. 208-209. Cet extrait mentionne les six dyatanas, parmi lesquels I'esprit
(manas) sur lequel nous ne nous sommes pas attardés car il n’induit pas de rapport direct au corps.

78



79

La présence des figures féminines sur le stipa n’est pas sans rappeler I'épisode de la Tentation
des Filles de Mara — narré entre autres dans le Lalitavistara — qui présentent les trente-deux marques
indicatrices du caractére malfaisant des femmes2®. Placées en contraste des trente-deux marques du
Grand Homme — marques de la vertu masculine —, ces trente-deux marques sont celles du vice
féminin?®. Exposant toute la sensualité de leur corps et tentant par tous les moyens et par tous les

sens de faire naitre le désir, elles tentent de détourner le Buddha de la voie de I'Eveil :

« (...) these divine maidens went to the seat of awakening where the Bodhisattva was. They
assembled in front of the Bodhisattva and began displaying the thirty-two ways of female
trickery. What are these thirty-two ways?

They are as follows: {...)

2. Some showed off their firm and voluptuous breasts. (...)

4. Some lifted their arms, waving them in the air to reveal their armpits. (...)

9. Some wore fine, transparent clothes that revealed their hips and their girdles.

10. Some made clinking sounds with their anklets.

11. Some showed their breasts adorned with strings of pearls. (...)

13. Some displayed jays, parrots, and myna birds sitting on their heads and shoulders. (...)

18. Some danced.

19. Some sang. (...) [321]

23. Some dressed in transparent cloth with bells hanging from the string at their waist and
walked around giggling. (...)

25. Some showed off all their jewelry, both the secret and the apparent.

26. Some showed their arms, which had been rubbed with perfume.

27. Some displayed their earrings anointed with perfume. (...)

31. Some tried to lure the Bodhisattva with offers of love. (...) »2%

La description de ces femmes semble parfaitement s’accorder a I'apparence des figures
féminines des stiipas bouddhiques. La poitrine dénudée, les bijoux, la présence d’oiseaux, la danse et
les chants, les vétements transparents, le parfum : tous ces éléments sont présents dans I'iconographie
des femmes sur les stdpas. On peut donc penser que leur représentation sur ces édifices religieux est
une sorte de mise a I'épreuve des dévots, comme le Buddha le fut par les filles de Mara. En effectuant
la circumambulation et en observant les figures féminines présentes sur la vedika, le dévot est invité a
se demander si ces images le détournent des préceptes dharmiques ou s’il peut ne voir en elles que
des figures d’abondance, de prospérité et de bon augure. Ainsi que nous I'avions déja évoqué plus
haut?®, les figures féminines peuvent avoir un réle tentateur et apotropaique, invitant les dévots a un

examen de conscience et a prouver leur vertu, comme les personnages des récits mis a I'épreuve par

203 | es trente-deux marques du vice féminin sont également mentionnées dans I'épisode du Sommeil des
Femmes, que nous avions cité en introduction.

204 Ces textes nous donnent ainsi une vision trés contrastée et manichéenne de ’lhomme et de la femme, I'un
assimilé a la Vertu, I'autre au Vice. Mais dans la pratique, nous verrons que ces attributions doivent étre
nuancées.

205 THE DHARMACHAKRA TRANSLATION COMMITTEE (tr.), 2013, Lal, Chap. 21, p. 244-245.

206 \/oir page 63.

79



80

des yaksis tantot terrifiantes, tant6t séduisantes. Enfin, puisque c’est la conscience de la perception
sensorielle qui induit un désir ou une absence de désir, les dévots qui prouvent leur détachement vis-
a-vis de ces figures féminines peuvent apprécier la beauté pure du stipa et opter pour une attitude
d’hommage et de recueillement, en se tournant non plus vers leur propre matérialité mais vers la

divinité.

Nous avons déja longuement développé la question de la beauté féminine sur les stipas®®’ :
représenter de belles figures, qui plus est, ornées de signes de bon augure, permet d’attirer la chance,
la richesse, la prospérité. Les figures féminines, incarnant par leur beauté une certaine vertu morale —
gagnée a la suite d’une conversion au Bouddhisme ou d’une action méritoire mais relative du fait de
leur nature féminine —, constituent en elle-méme un signe de bon augure car leur féminité est

synonyme de fertilité, de prospérité et d’abondance.

Représenter le beau vise a attirer le bon —y compris le bon dévot — et ne pas représenter le
laid, ne pas attirer le mauvais. L’objectif de ce type de représentation est donc la protection de I'espace
sacré. Celui du stipa se caractérise par une forme circulaire. Le cercle a une portée symbolique
particulierement riche : il représente l'infini, le ciel, la perfection. Le stipa, abritant les reliques du
Buddha en son centre, constitue donc un dome protecteur — grace a sa forme sphérique —, dont la
sécurité est renforcée grace a la présence de la balustrade (vedika). La forme circulaire et la position
liminaire de la vedika permettent de poser une séparation entre les domaines du profane et du sacré.
L'iconographie des figures féminines qui y sont représentées est elle-méme liminaire dans la mesure
ou elle est déclinée parfois sous une forme divinisée et sacrée : les yaksis sont des divinités
intermédiaires et protectrices lorsqu’elles sont rattachées au Bouddhisme ; mais aussi sous une forme
humanisée et profane a travers les courtisanes. Ces figures de seuil ont donc a la fois un role protecteur
et apotropaique et un role marqueur de la limite entre les espaces profane et sacré. Leur position au
sein de l'architecture bouddhique et leur iconographie — celle d’'une femme génitrice, symbole

d’abondance — permettent de protéger le stipa.

Pour aller plus loin, la structure circulaire de la vedika peut rappeler la dimension cyclique de
I'existence (samsdra) et le centre du cercle, le moyen de s’en libérer. Les figures féminines
représentées sur le pourtour de la vedika sont a la fois des figures non libérées — ce sont des femmes
— et des figures tentatrices, incarnant les plaisirs des sens. Liz Wilson donne une analyse intéressante

du passage du Sommeil des Femmes dans le Lalitavistara : la vision de Siddhartha sur les femmes de

207 \oir page 50.

80



81

son harem lui évoque la mort et le cycle des renaissances, c’est a ce moment qu'’il décide de quitter le

palais pour tenter de s’en libérer :

« Clearly, the harem is an image of samsara (...). Just as Gotama’s penthouse is a prison in
which women are charged with the duty of holding him captive to their beauty, so samsadra is
a prison in which women are the agents of incarceration. »2%

Si les figures féminines incarnent le samsara, leur disposition circulaire contribue a renforcer
I'idée d’enfermement, de la prison que constitue par le cycle des renaissances. On peut donc imaginer
gu’effectuer la circumambulation en observant ces figures avec désir, c’est se condamner a rester dans
le samsara, tandis qu’en pratiquant la marche méditative, I'étre réalisant la pradaksina se rapproche

de I'état d’Eveil car il est détaché de ce qu’il pergoit.

Enfin, il ne faut pas oublier que les sculptures intégrées au stipa étaient destinées a étre vues
par les dévots mais aussi par les non-bouddhistes. La représentation de ces figures féminines peut
donc aussi étre interprétée comme un moyen de les convertir au Bouddhisme : les non-bouddhistes,
intrigués, sont probablement séduits par ces belles femmes, dont I'iconographie les interpelle car elle
fait écho a des réles ou a des divinités populaires qu’ils connaissent : les courtisanes, les guerriers, les

figures royales, les yaksis, Laksmi, etc...

La constatation de I'intégration de modeéles de représentation extra-bouddhiques, a déja été
faite mais il convient de tenter de préciser ici leur origine. Nous avons remarqué précédemment la
récurrence de certaines postures des figures féminines sur pilier, souvent en lien avec la nature : ces
des Laksmis. Si le terme devata est plutot générique et peut qualifier la quasi-totalité des figures
féminines représentées sur des édifices religieux, le terme salabharjika, quant a lui reléve davantage
de la description d’une posture que d’une identité de la représentation. Les yaksis, en revanche, sont
des divinités intermédiaires qui possedent un réel statut dans la cosmologie bouddhique : au méme
titre que les yaksas, elles font partie des amanussas (non-humains) du Kamadhatu, vivant sur le mont
Sumeru, en compagnie des Ndgas, des Gandharvas et des Kumbhédndas, et sont dirigées par les
Caturmaharajikas. Néanmoins, I'existence antérieure d’un culte populaire rendu aux yaksis montre
que les croyances en ces divinités n’étaient pas exclusivement bouddhistes : il s’agissait de divinités de
la nature, vivant dans les espaces liminaires tels que les foréts, ayant pour but d’effrayer les étrangers
qui s’aventuraient aux abords des villages. Le caractéere effrayant des yaksis se trouve déja dans les

textes védiques : la classe des yaksas est décrite comme formée d’étres malfaisants et signes de

208 WILSON, 1996, p. 70.

81



82

mauvais augure. Cette idée est également présente dans certains textes légendaires postérieurs tels
que le Kathdsaritsdgara ou le Mahavamsa ol de nombreux passages dépeignent des yaksis assassines
et anthropophages®®. Les yaksis des textes bouddhiques ont les mémes caractéristiques — laides,
effrayantes — mais la différence réside dans la possibilité d’'une métamorphose et d’une conversion,
montrant leur capacité a se tourner vers la voie du Dharma?'?: c’est le cas, entre autres, de la yaks,
mére de Priyankara?!!, d’ailleurs représentée en dévote (Fig. 84) a Kanaganahalli. En reprenant le
caractere malfaisant de ces divinités et en utilisant la peur qu’elles inspirent, le Bouddhisme donne a
celui qui s’adresse a elles en prononcant la parole dharmique — Anuruddha dans ce passage du
Samyutta Nikaya, mais plus généralement le Buddha — un réle salvateur : la parole dharmique révele
le Bien et détruit le Mal en chacun, elle confere la beauté et efface la laideur. Sur le plan artistique, le
Bouddhisme utilise également des modeles de représentation que les passants non-instruits dans les
préceptes bouddhiques sont capables d’identifier, grace aux récits de la culture orale mettant en scéne
ces divinités populaires : la présence d’éléments de la nature sur les piliers ou sont représentées les
figures identifiées comme des yaksis permet de replacer la divinité au coeur de son environnement,
d’aprées les croyances populaires originelles. Ainsi, de figure effrayante et malfaisante, les yaksis,
marquées par la parole dharmique, deviennent des figures de protection et de beauté, incarnant
I’abondance et la prospérité, pouvoir qui leur est conféré par leur appartenance au regne naturel et

au regne féminin.

De méme, la figure de Laksmi, figure d’abondance et de prospérité, n’est pas exclusivement
présente en contexte bouddhique. Cette divinité fait partie, comme chacun sait, du panthéon hindou.
Elle trouve l'une de ses premiéres descriptions dans un hymne védique, le Sri Sikta: elle y est
présentée comme la déesse exaucant les souhaits, favorisant la croissance des récoltes et du bétail,
apportant chance, richesse et fertilité. Jan Gonda repére dans le texte ses caractéristiques physiques :

« ST is called “moist” (drdra, also implying “fresh, green as a plant, living”), “perceptible

through her odour” (gandhadvara), continually thriving or always well-supplied (nityapusta),
abounding in dung (karisin). »**

Un autre passage mentionne une figure de Sri-LaksmTi que nous avons déja mentionnée : Gaja-Laksmi
qui est, nous le rappelons, la forme de Laksmi la plus répandue dans le contexte bouddhique : il évoque

les éléphants qui aspergent la déesse d’eau et dont le cri 'accompagne. Pour Jan Gonda, la référence

209 \/oir la description de la yaksi Vandhya dans : TAWNEY (tr.), PENZER (tr.), 2014, KSS, Livre XVIII, Chap. CXXIII,
171d ; ou encore celle de Kuvanna dans : GEIGER (tr.), 1912, Mhvs, Chap. VII, §9-10.

210 13 métamorphose accompagne généralement la conversion de la yaksi: en se tournant vers les
enseignements bouddhiques, elle introduit dans sa vie la pratique de la vertu, ce qui lui confere la beauté.

211 BODHI (tr.), 2000, SN, 1. 10, 6.

212 GONDA, 1993, p. 213.

82



83

aux éléphants est clairement une métaphore des nuages déversant la pluie, dont le cri n’est autre que

le tonnerre :

« This scene was, no doubt, interpreted as the fertilizing of a female being representing, or
connected with, the earth or the fields by rain-clouds ; clouds were often represented by
elephants, the word ndga having both meanings. »*3

Ce type de représentation est tres fréquent dans I'iconographie bouddhique, nous I'avons vu
(Fig. 78, Fig. 79) : la présence de cette forme de LaksmT sur un stipa montre bien la logique d’inclusion
de modeéles de représentation panindiens aux édifices bouddhiques. Comme pour le motif de la
Gaja-Laksmr a, lui aussi, souvent été considéré comme la reine Maya au moment de la descente du
jeune Buddha dans son ventre : celui-ci descendit sous la forme d’un éléphant qu’elle apergut en réve,
elle comprit alors qu’elle attendait un enfant. La symbolique liant la fertilité de la femme a des
éléments de la nature est donc récurrente dans l'iconographie bouddhique: la reine Maya est
fécondée par une pluie tombée de nuages métaphoriques. Ainsi, la liaison entre un modéle
iconographique panindien a une thématique bouddhique permet de justifier la représentation de ces

figures féminines sur le stipa.

De maniere assez habile, le Bouddhisme intégre donc a son iconographie — et parfois a ses
récits, comme c’est le cas pour les yaksis — des figures panindiennes qui interpellent les passants. La
Gaja-Laksm1 est un motif identifié dans plusieurs sites archéologiques datant du IlI° siecle BCE au I°
apres : a Khandagiri (Fig. 99). Bharhut (Fig. 100 a Fig. 102), a Safic1 (Fig. 78), et a Kausambr (Fig. 103).
De plus, la récurrence de son apparition sur un méme site — au moins trois occurrences a Bharhut et
six a Sanci — nous indique que ce motif était assez important pour figurer plusieurs fois sur le méme
édifice bouddhique. De méme, la présence d’une Gaja-Laksmi sur des monnaies (Fig. 103, Fig. 104) —
celle de Kausambr est datée du llI° siecle BCE — induit que ce motif était relativement bien connu en
Inde du Nord a cette époque. Ainsi, on peut supposer que les non-bouddhistes avaient connaissance
de ce modele de représentation et qu’ils pouvaient comprendre, si non l'identité de la figure elle-

méme, la symbolique de fertilité et d’abondance de ces reliefs.

L'ouverture d’esprit dont ont fait preuve les communautés bouddhiques en intégrant des
modeles de représentations qui ne sont pas spécifiguement bouddhiques dans leur architecture avait
sans doute également pour cause une raison plus pratique et pour objectif un intérét plus matériel.
D’abord, les ateliers de sculpture ne produisaient probablement pas exclusivement des images pour

une religion particuliére. L’art de Mathura montre, par le caractére profane de ses figures féminines,

213 GONDA, 1993, p. 220.

83



84

que les ateliers de sculpture n’avaient sans doute pas de formation en iconographie bouddhique. La
création d’un sculpteur se faisait a la fois sous la direction d’'une commande et d’un déterminisme
culturel — qui n’est donc pas nécessairement religieux. Ainsi, lorsqu’un commanditaire bouddhiste
réclamait a un sculpteur I'érection d’une déesse de la prospérité, il est fort probable que les artisans
de Bharhut aient pris comme modele un motif iconographique répandu, c’est-a-dire celui d’une yaksr

dans la posture de la $alabhafjika ou peut-étre celui d’'une Laksmi?'4. Dans la région de Mathura, le
mondain : la courtisane. Les sculpteurs étaient en effet influencés par leur environnement socio-
culturel : ils furent sans doute inspirés par le cadre urbain et royal de la capitale Kusana. De son coté,
par I'attraction de nouveaux fideles, la communauté monastique recevait des donations de sculptures

et d’argent, ce qui permettaient d’entretenir la beauté du stipa ou du vihara.

Dans son ouvrage Buddhist Monks and Business Matters?'>, Grégory Schopen souligne
I'importance de I'entretien de la beauté générale des édifices religieux, le but étant de recueillir

davantage de donations :

« If you want to have a monastery that can survive the death of its donor, then it too must be
capable of captivating the heart and the eye — not, be it noticed, the head. »*!®

Il cite un extrait du Vibharnga décrivant une scéne récurrente de la vie des moines. Visités par

un marchand, ébloui par la beauté du monastere, ils se virent offrir un grand festin :

« they saw viharas that had high arched gateways, were ornamented with windows, latticed
windows, and railings, vihdras that captivated the eye and the heart and were like stairways
to heaven, and they were deeply affected. They went to a vihdra and said to the monks:
« Noble Ones, we would make an offering feast for the Community ! »Y

Gregory Schopen constate en effet que I'intérét et les donations accordés aux moines ont une
cause purement esthétique et ne peuvent étre expliqués, comme on pourrait le supposer, par des
convictions morales ou religieuses, par un respect particulier envers les dévots bouddhistes ou par un

sens exacerbé de la charité :

214 La Gaja-Laksmi de Khandagiri s’inscrit dans un complexe religieux jain. Sa présence sur un tel site indique que
ce motif n’est pas exclusivement bouddhique et qu’il a pu exister en dehors du Bouddhisme, antérieurement a
ces représentations. Néanmoins, a I'exception des monnaies dont il est difficile de savoir si leur iconographie
avait une inspiration bouddhique ou non, aucun artéfact ne prouve I’existence de ce motif dans un contexte non-
bouddhique avant le II° siecle BCE. Il reste donc possible, dans une certaine mesure, que ces motifs n’aient pas
été compréhensibles d’une grande majorité d’individus a I'époque que nous étudions.

215 SCHOPEN, 2004.

216 532, in : Ibid.

217 Citant le Vibhanga, 156b.4., in : Ibid.

84



85

« The merchants are explicitly presented as responding to the appearance of the monastery,
and to that alone. They are moved by its beauty — their heart and eye stolen. The Sanskrit was
certainly either prasanna or abhiprasanna, and it repeatedly occurs in our passages to express
an emotional state or aesthetic reaction. »?*®

Ainsi, la beauté de I'édifice bouddhique n’a pas seulement pour objectif la satisfaction ou
|’évocation de la divinité : elle est aussi purement humaine. Elle ne s’adresse en effet pas qu’aux dévots
bouddhistes : elle attire aussi le regard des non-bouddhistes et tente de les séduire afin d’obtenir d’eux

guelque intérét matériel. Gregory Schopen illustre ce propos par un passage du Civaravastu :

« Once a wealthy trader spent the night at that vihara. When he saw the beauties of that vihdra
(viharasobham) and the beauties of its woods (upavanasobham), he was deeply moved
(abhiprasanna), and although he had not seen the monks, he dispatched in the name of the
Community a very considerable donation (prabhato labhah). »**°

Pour conclure, la présence des figures féminines sur les édifices bouddhiques semble avoir
plusieurs niveaux d’explication. Elles sont I'incarnation de la beauté et de la perfection divines, par la
représentation, sur les stipas, de divinités — qui ne sont pas spécifiquement bouddhiques — dont
I'antériorité du culte montre qu’elles ont fait I'objet d’une adaptation iconographique par le
Bouddhisme. Par leur pouvaoir, elles protégent les espaces sacrés. Elles sont aussi figures de seuil, car
elles incarnent la frontiére entre le profane et le sacré, entre les cultes populaires et la religion
bouddhique, entre I’'humain et le divin, entre le moralement inférieur — ce sont des femmes — et le
moralement supérieur — des femmes belles. Elles sont enfin figures de tentation, prouvant la valeur
morale de ceux qui résistent a leur charme — telles que les yaksis défiant les hommes de prouver leur
vertu — et figures de séduction, attirant le regard de ceux qui ne connaissent pas les préceptes
bouddhiques mais qui sont susceptibles de participer généreusement a I'entretien de la communauté

monastique grace a leurs donations.

Entretenir la beauté du stipa passe par des donations dont le principal objectif est de créer et
d’accumuler des mérites karmiques pour le donateur. En faisant des offrandes et des donations
d’images ou d’argent, le dévot peut s’assurer des gains matériels et spirituels dans ses existences
futures. Ce type de pratique est donc largement encouragé par la communauté monastique, car il
permet a la fois d’entretenir matériellement les édifices bouddhiques et d’attirer de nouveaux dévots,

charmés par la rétribution karmique promise par les donations et les offrandes.

218532, in : Ibid.
219 Citant le Civaravastu, GMs iii 2, 107.11, in : p. 33, Ibid.

85



86

L'édifice bouddhique est lui-méme un espace sacré utilisé comme champ de mérite
(punyaksetra) : le culte, et surtout I'érection de stipas ou de sculptures du Buddha sont donc sources
d’anisamsa (en pali ; anusamsa en BHS), c’est-a-dire de profit ou d’avantage dans les renaissances.
Cette récompense se manifeste, d’aprés les textes, sous plusieurs aspects : physique dans un premier
temps, puis social et spirituel dans un second et troisieme temps. Ce sont les deux premiers qui ont
davantage d’importance pour la majorité des fidéles. L'obtention de marques de beauté physique
(laksana) et la promesse de richesse et de pouvoir sont en effet les principales motivations de la
plupart des donateurs. La Libération, qui est la fin la plus louable, reste secondaire : les textes qui la
promettent par I'érection de stipas ou de sculptures s’adressent plutét aux membres de la royauté,
dont la beauté, la richesse et le statut constituent déja des marqueurs des dons méritoires effectués

par le passé.

220 221

Peter Skilling*° et Vincent Tournier*** évoquent tous deux une inscription d’Ajanta, présentes

a trois reprises sur le site, dans les grottes X, Xl et XXII :

« saurlpyasaubhagyagunopapanna
guptendriya bhaskaradiptayas te |
bhavanti loke nayanabhirama

ye karayantiha jinasya bimbam || »

« Reborn with the qualities of beauty and prosperity, they become of well-protected senses
and, resplendent as the sun, are a delight to look at in the world, they who commission here
(i.e., in this life) an image of the Jina. »**

Cette stance trouve son existence, d’aprés Vincent Tournier, dans les écritures
Midlasarvastivadas dans la région de Gilgit : on la trouve dans la Prasenajitpariprccha. Ce texte évoque
les nombreux avantages matériels liés a I'édification d’une image du Buddha : la plupart des stances
ne promettent pas la Libération, mais simplement des bénéfices en termes de qualités physiques et

de richesses :

« The composers and early transmitters of the Prasenajidgatha may not have considered
Buddhahood to be a possible outcome of the ritual engagement with an image and stipa
cult. »*%3

Néanmoins, certains passages insérés dans la version tibétaine de ce texte laissent entendre
au contraire que I'Eveil spirituel et la Libération sont des récompenses possibles, en particulier pour
les membres de la royauté. La Prasenagjitpariprcchd met en scéne le roi Prasenajit qui interroge le

Buddha sur les moyens de s’assurer de meilleures renaissances une fois que ce dernier aura atteint

220 GK|LLING, 2017, p. 27-28.

221 TOURNIER, 2020, p. 184-191.
22 Ibid., p. 184.

23 1bid., p. 194.

86



87

I’Extinction. De méme, dans le Tathdgatabimbakardapanasitra, un texte exclusivement centré sur le
mérite obtenu grace a la confection et au don d’images du Buddha, ce dernier enseigne au prince
Suvarnaprabha que la réalisation d’une image du Buddha Vipasyin lui permettra d’atteindre I'état
d’arhant®*. Ainsi, les textes addressés a des figures royales laissent envisager la possibilité de la
Libération : cette récompense, d’ordre spirituelle, leur est accessible parce qu’elles ont déja obtenu
les récompenses d’ordre physique et social. La vie de luxe menée par les membres de I'aristocratie
parait néanmoins contradictoire avec les préceptes bouddhiques préconisant une vie de détachement,

d’ascétisme méme, comme nécessaires a la quéte de I'Eveil®?®,

Pour les autres, plus bas dans I'échelle sociale, I'acte de donation doit étre répété de
nombreuses fois avant de constater une amélioration des conditions de vie : c’est la donation qui
conditionne l'accession au pouvoir et aux richesses, et, par la suite, a la Libération. Dans
I’Avalokitasiitra, un texte des Mahasanghika-Lokottaravadins, annexé au Mahavastu aux alentours des
IV°-V° siecles, le méme type de stance que dans les deux premiers textes promet |'élévation du
donateur dans la hiérarchie sociale s’il confectionne et offre des images du Buddha. Cette promotion
sociale se fait progressivement et autorise le donateur a jouir des biens dont il dispose, du moment

qu’il continue a ‘planter les racines du mérite’?%.

Il s’agit maintenant de s’attarder sur les deux premiers niveaux de mérites — physique d’abord,

matériel et social ensuite — car ce sont ceux qui induisent un rapport aux sens.

Commengons donc par le premier niveau de récompense : les avantages physiques. La plupart
des stances qui présentent le mérite correspondant a une offrande d’image affirment que le donateur
se verra récompenser d’'une belle apparence. La dimension physique induit naturellement la
sollicitation des sens: c'est la vue qui est davantage soulignée. Outre la stance de la
PrasenagjitpariprcchG mentionnée a Ajanta, on trouve aussi des stances évoquant les offrandes de
guirlandes ou de fleurs :

« malyair udarair atha puspavarsair

ye bimbam arcanti muner manusyah |
bhavanti te devamanusyaloke

224 |pid.

225 Nous reviendrons sur ce point.

226 Cette métaphore (kusilamila) trouve sa racine dans 'expression punyaksetra : elle est développée dans
d’autres textes mettant en scéne la pratique des actes méritoires, comme, dans I'épisode du Buddhavamsa
narrant le passage du Buddha Dipankara a Rammavati : « | will sow excellent seeds of merit in the fertile ground
(...) for cultivation of good deeds. » (SAYADAW, 1991, Chap. 5, p. 34.

87



88

svalamkrtas citramanojfiavarnah || [Tri 6, Cul 8, Lha 8] »

« Those human beings who ornament (/revere) images of the Sage with garlands or else with
rains of flowers, they become well adorned in the world of gods and humans, assuming
colourful and pleasing appearance. »*’

« harardhaharaih katakaih saharsaih

keyiravaryais$ ca vibhasitangah |

caranti te lokam imam hi $astur

badhnanti caityesv avalambakani || [Tri 12, Cul 14, Lha 14] »

« Those who fasten a [flower-]hanger to the caitya of the Teacher, they go on in this world
their body adorned with necklaces and half-necklaces, bracelets, with necklets and excellent
armbands. »?%8

Dans cette deuxieme stance, la récompense ne porte pas sur le corps lui-méme mais sur les

parures qu’il recevra grace au don méritoire. Les bijoux, par leur nombre, leur diversité et leur

matériau, constituent des marqueurs de richesse et de beauté. Si de belles offrandes peuvent avoir

pour récompense la richesse, I'inverse est également vrai : des offrandes précieuses peuvent avoir

pour récompense la beauté :

« suvarnarupyojjvalapattanaddham

stipam munindrasya hi karayitva |

diptarcisas carusubaddhadeha

martya bhavanty anyabhavantaresu | | [Tri 14, Cul 16, Lha 16] »

« Mortals, having commissioned a stipa of the lord of Muni [to be] covered/inlaid with blazing
golden and silver plates, they will obtain in other existences beautiful and well-defined bodies,
resplendent like fire. »*%°

Des offrandes liées aux sens de I'odorat peuvent également faire office de don méritoire. On

constate ainsi une correspondance étroite entre la nature de la donation et la nature de la

récompense :

« gandharcitas candanaliptagatra

bhavanti te bhaskaradiptadeha |

kurvanti ye gandhavarair vimisram

tailanulepam sugatasya caitye || [Tri 17, Cul 20, Lha 19] »

« Those who smear the Sugata’s caitya with sesame oil mixed with the best of fragrances,
they become imbued with fragrance, their limbs anointed with sandal[-paste], and their
bodies resplendent like the sun. »%%

Il en va de méme pour le sens de I'ouie :

227 TOURNIER (tr.), SZANTO (tr.), inéd., PrP, §9.
228 |pid., §15.
229 pid., §17.
230 1pjd., §21.

88



89

« He who does worship to the mighty one with a musical instrument (...) ; pleasant-voiced he
becomes in the world of men, his tones are calm and pure. Cleared-eyed is he, with full
consciousness, clear of hearing and lofty in thought, his sense of smell is extremely keen,
who has played upon an instrument of music at the Blessed One’s shrines. (...) »*3!

Enfin, dans le Divyavaddna, le chapitre concernant le don mentionne les différentes
rétributions karmiques possibles en fonction du type d’offrande. Dans cette liste, de nombreux
éléments rattachent les offrandes a la sensorialité et montrent la dimension somatique du mérite : ce

passage indique qu’il existe un lien de cause a effet entre le don et la récompense :

« (...) 5. He gives a handsome gift, which results in his becoming attractive.

6. He gives a fragrant gift, which results in his becoming fragrant.

7. He gives a tasty gift, which results in his obtaining a perfect sense of taste. (...)

10. He gives a gift of food, which results in his being free from the cravings of hunger.

11. He gives a gift of drink, which results in his being free from thirst in all lives to come.

12. He gives a gift of clothing, which results in his enjoying excellent clothing. {...)

20. He gives a gift of perfume, which results in his rebirth in pleasurable realms suffused with
divine smells.

21. He gives a gift of incense, which results in the destruction of foul and bad-smelling odors.

(...)
23. He gives a gift of a bell, which results in his having a beautiful voice.
24. He gives a gift of a musical instrument, which results in his having a Brahma-like voice. »2*2

Cette causalité de I’acte méritoire est donc en étroite relation avec la sensorialité : la donation
est motivée par la promesse d’'une récompense qui est de I'ordre du physique, du corporel, du sensible.
Un paradoxe subsiste entre la notion désintéressée de don et celle de rétribution karmique. Les
offrandes sensorielles, telles celles que nous avons étudiées dans la premiére partie, sont des dons
vers |'Autre : envers le Buddha en tant que divinité a honorer, envers le Sangha en tant que
communauté a soutenir et envers le Dharma en tant préceptes a respecter. Formes d’hommage ou de
charité envers les Trois Joyaux, elles sont conciliées avec I'humanité égoiste et matérialiste de la
majorité des fideles grace a I'dnisamsa car elles sont motivées par la promesse d’'une récompense

sensible.

Cette idéologie de I'anisamsa prend comme argument et modele la figure-méme du Buddha.
Dans le Lakkhana Sutta du Digha Nikdya, les trente-deux marques (laksana) du Grand Homme que
présente le corps du Buddha sont justifiées par des actes méritoires passés. Ces laksana se manifestent

par le biais des cinq sens :

« By performing that kamma, heaping it up, lavishly and abundantly, at the breaking-up of the
body after death he was reborn in a happy state, in a heavenly world, where he was endowed

231 BENDALL (tr.), ROUSE (tr.), 1922, Siks, Chap. XVII, p. 273.
232 ROTMAN (tr.), 2008, Divy, Chap. 4, [483].

89



90

beyond other devas in ten respects: in length of heavenly life, beauty, happiness, splendour,
influence, and in heavenly sights, sounds, smells, tastes and contacts. »?33

L'acte méritoire d’offrande ou de donation a également pour récompense d’éviter les

renaissances inférieures et d’obtenir un statut plus élevé dans la hiérarchie sociale de I'époque. Ainsi :

« na yanti dasyam na daridrabhavam

na presyatam napi ca hinajanma |

na capi vaikalyam ihendriyanam

ye karayantiha jinasya bimbam || [Cul 7, Lha 7, Tri g] »

« They do not go on [to be reborn] as slaves, in a poor condition, as servants, nor in an inferior
condition, and neither do they even obtain in this life deficient sense faculties they who
commission in this life an image of the Jina. »%*

D’autres textes tels que I’Avalokitasitra — qui trouve d’ailleurs de nombreux paralléles avec le
Siksasamuccaya — vont plus loin: non seulement les actes méritoires permettent d’éviter les
renaissances inférieures mais ils permettent aussi une certaine promotion sur I'échelle sociale et un
gain de richesses, promotion qui est conditionnée par la répétition de I'dnisamsa. Le donateur peut
ainsi devenir : notable (grhapati), brahman, ksatriya, roi (rdja), cakravartin et méme un dieu (tel que
Sakra ou Brahma) :

« grhapatimahasalam Siritejena tejito |
pujito bhavati sarvatra stipam krtva pradaksinam || [10] »?*®

Appartenant a une grande famille de notables, il resplendit d’'une excellente splendeur, il est
honoré partout, lui qui a accompli la circumambulation.?®

« brahmanamahasalas ca prajiavanto bahasruto |
ksatriyamahasalas ca adhyo bhoti mahadhano || [11] »

Et au sein d’'une grande famille de brahmans, il devient savant et doté d’une grande mémoire
et au sein d’une grande famille de ksatriyas, il devient riche et pourvu de grands biens.

« raja pi dharmiko bhoti mahadhano jambudvipasmi isvaro |
prasasati imam sarvam medinim girikundalam || [12] »

Et étant un roi juste, il devient un seigneur dans le Jambudvipa, et il gouverne cette entiere
terre ceinte de montagnes.

« cakravarti maharddhikah saptaratana-isvaro |
rajye pratisthito buddham satkaroti punah punah || [13] »

233 WALSHE (tr.), 1995, DN, III. 30, p. 442, 1. 4, (146).

224 TOURNIER (tr.), SZANTO (tr.), inéd., PrP, §8.

235 MARCINIAK (éd), 2019, Mvu, Avalokita-satra Ill, 228v.

236 Cette traduction de I’Avalokitasdtra a fait 'objet d’une étude de séminaire sous la direction de V. Tournier :
elle a donc été réalisée dans ce cadre.

90



91

Devenu cakravartin tres puissant, seigneur des sept joyaux, établi dans la royauté, il honore le
Buddha encore et encore.

« vighusto rajadhanisu rastresu nigamesu ca |
rdpena atha bhogehi stipam krtva pradaksinam || [23] (...) »

Dans les capitales, dans les royaumes et les villes, il est acclamé/réputé pour sa beauté ainsi
que pour sa richesse, celui qui a effectué la circumambulation du stdpa.

« bhuiijitva vibhavam divyam paripdretva pandito |
cyavitva devalokato manusyo bhoti bhogavam || [29] (...) »

Ayant joui d’'une position excellente, lui le sage, ayant complété son existence céleste, ayant
quitté le monde des dieu, il devient un homme tres riche.

« cakravarti-r-api raja Sakro pi bhoti i$varah |
Brahma pi Brahmalokasmi malam datvana cetiye || [34] »

Ayant offert une guirlande au sanctuaire, il devient d’abord un cakravartin, puis le roi Sakra
puis le seigneur Brahma dans le royaume de Brahma.

Cet extrait de I'’Avalokitasitra souligne la hiérarchie sociale dont le donateur est susceptible
de gravir les échelons grace a ses actes méritoires tels que les offrandes de guirlandes ou la
circumambulation (pradaksina). L’accent est mis sur le pouvoir et la richesse qu’ils obtiendront dans
leurs incarnations futures. Néanmoins, le but n’étant pas d’étre riche pour se plonger dans I'extase du
plaisir des sens, les textes prescriptifs bouddhiques laissent entendre que cette fortune acquise grace
aux actes méritoires doit étre redistribuée sous la forme de nouvelles donations. La richesse s’inscrit
donc dans un mouvement cyclique : I’argent investi dans ces donations pour la triade Buddha-Sangha-
Dharma revient au donateur sous la forme de moyens financiers, de pouvoir d’influence mais aussi de
conscience morale qui doivent eux aussi revenir aux Triple Joyaux par le biais de nouvelles donations
ou de nouvelles conversions. Ce mouvement cyclique concerne également la beauté : étant conférée
au stipa par les donations d’images, elle revient au donateur au travers de qualités physiques. Cette
dimension cyclique articulant acte méritoire et rétribution karmique est appuyée dans les textes a
travers les grandes figures du Bouddhisme : celles-ci utilisent ces mérites dans un but prosélyte. Dans

237

un passage du Gandavyiiha, le personnage Sudhana, qui est fils d’un sresthin**’ et dont le nom signifie

« bonne richesse », est un exemple de figure d’influence sociale dont la haute naissance est le reflet

de ses actes méritoires antérieurs, faisant usage de ses richesses a des fins prosélytes :

« As soon as Sudhana, the merchant-banker’s son, was born in the house, showers of wealth,
grain, gold coins, gold and diverse gems rained down into all the treasuries, granaries and
apartments. Because abundant prosperity appeared in the household at the moment of his
birth, his fortune-tellers, brahmins, parents and kinsman gave Sudhana the name ‘Sudhana’.
(...) Sudhana, the merchant-banker’s son, had served previous conquerors, planted roots of

237 Le $resthin posséde un statut social situé au-dessus du grhapati dans la hiérarchie, le sresthin correspond a
une sorte de marchand-banquier, souvent chef d’une corporation marchande.

91



92

merit, had a noble resolution and intended to follow the good friends. His body, speech, mind,
actions and intentions were faultless. He was engaged in the purification of the bodhisattva’s
path, was approaching omniscience, and had become a vessel for the teachings of the
buddhas. »%38

L’expression traduite par « vessel for the teachings of the buddhas » est « bhdjanibhiito
buddhadharmanam », ce qui nous rappelle le passage du Lalitavistara décrivant le Bodhisattva dans le
corps de sa mere : « ratnabhdjanam bodhisatvamataro ». La déclinaison du terme bhdjana dans les
textes bouddhiques montre que les corps servent de réceptacles au Buddha-Dharma : le respect des
préceptes bouddhiques est donc rendu visible au travers des hommes vertueux, riches et beaux. Dans
le Gandavyiha, chaque chapitre narrant les rencontres de Sudhana avec les kalyanamitras mentionne
les actes méritoires réalisés dans leurs existences antérieures. Leur apparence et leur statut social —
princesses, rois, courtisanes, sresthins etc... — indiquent leur niveau d’élévation spirituelle sur la voie

de I'Eveil et de la Libération.

Ainsi, la pratique d’actes méritoires a travers les donations de sculptures, d’argent, d’offrandes
(et méme a travers la circumambulation du stipa) permet de se garantir des bénéfices d’un point de
vue du corps, de I'influence économique et sociale et, dans un dernier temps, de I’esprit. Néanmoins,
I’éloge d’une position sociale supérieure et de récompenses matérielles peut paraitre étrange dans le
contexte d’un texte bouddhique prescriptif si 'on se souvient d’'une étape majeure dans la vie du
Buddha dans sa quéte de I'Eveil : sa renonciation au monde a travers le Grand Départ. Sakyamuni ne
renonce pas qu’aux plaisirs des sens, il abandonne aussi une vie de luxe et de richesses. Le Bouddhisme
se place donc dans une position ambivalente quant a I’élévation spirituelle des classes sociales les plus

riches.

Du fait de leur statut social et de leur richesse, le roi et la courtisane sont deux figures
importantes de la société indienne entre le 11° siecle BCE et le II° siécle CE. Bien qu’ils soient des
personnages tres différents du fait de la nature de leurs activités — I'un, masculin, étant sacralisé par
son pouvoir politique, I'autre, féminin, considéré comme impur par ses activités de plaisirs —, leurs
activités sont articulées autour de la vie urbaine et mondaine, partageant une forte implication dans
les réseaux sociaux et dans la vie de cour, ce qui les oppose aux ascetes vivant dans I'isolement dans
les vihdras. Leurs modes de vie sont également orientés vers la quéte d’influence et d’argent, ainsi que

I"affirme le Kamasiitra :

238 OSTO, 2008, p. 76-77.

92



93

« (...) power, in the form of wealth, is the most important goal for a king — because it is the
basis of social life — and for a courtesan. »*%

Bien que le pouvoir et le luxe aient une importance de taille dans leur quotidien, ils sont
investis d’un réle particulier dans le Bouddhisme, ce qui leur vaut une place non négligeable dans les

représentations, principalement textuelles pour le roi, davantage iconographiques pour la courtisane.

2.3.1.1. Le roi : figure d’hybris entre luxe et plaisirs des sens
Le mode de vie royal a fait I'objet de nombreuses descriptions en dehors du cadre des textes

bouddhiques : on trouve des éléments concernant la vie de cour dans les épopées — le Mahabharata
et le RaMayana —, dans des pieces de théatre, les plus connues étant celles de Kalidasa, ou encore
dans des traités tels que le fameux Kamasdiitra. Dans ces textes, les éléments mis en valeur dans la vie
de cour concernent les plaisirs des sens: banquets?®®, harems, divertissements alliant danse et

musique?*...

Ce type de description est bien moins présent dans les textes bouddhiques : le roi y est plutot
décrit au travers de sa valeur morale, élément sur lequel nous reviendrons bient6t. La seule évocation
en contexte bouddhique du mode de vie de la cour, fondé sur le luxe et les plaisirs des sens, se trouve
dans I'iconographie des stipas. Notons que la figure du roi elle-méme n’est que rarement identifiable
avec certitude. Le relief duquel on peut affirmer qu’il représente un roi se trouve a Kanaganahalli (Fig.

242) Jidentifie comme le roi Adoka. Il est

105) puisque l'inscription d’une légende (« raya Asoko »
représenté dans un léger déhanché, la main sur sa hanche ; il est paré d’un turban brodé, d'imposantes
boucles d’oreilles, d’un collier et de nombreux bracelets ainsi que d’un cordon lui barrant la poitrine,
rejoignant le collier a sa ceinture. Il est abrité sous un parasol, tenu par une de ses accompagnatrices ;
guatre femmes I'entourent, elles aussi parées de bijoux et d’'une épaisse ceinture. Si ces attributs
permettent de supposer son statut royal, aucun élément iconographique particulier ne permet en
revanche d’identifier précisément le roi Asoka : ce relief est une représentation stéréotypée du roi,
identifiable par linscription comme une figure spécifique: celledu roi Asoka. Ce relief est
particulierement proche de celui de Safici (Fig. 93) par les parures et I'entourage féminin du roi,

I'identification qui en est faite est généralement fondée sur I'inscription du relief de Kanaganahalli. Le

roi y figure en position centrale, vétu d’un dhoti et possédant les mémes parures (un turban brodé et

239 DONIGER (tr.), KAKAR (tr.), 2002, KS, 1. 2.15.

240 Ipjd., 1.4.35.

241 ALIL 2004, p. 111.

242 NAKANISHI (éd.), VON HINUBER (éd.), 2014, KGH Inscr., N2768 & N2773.

93



94

noué, des boucles d’oreilles, un collier ainsi que des bracelets). S. R. Quintanilla écrit au sujet de ce

relief :

« [The] image of an idealized king [was] transformed into the portrait of a historical king, the
depiction of a general act of gift giving into a real or imagined historical event of a specific kind
of gift by one individual king. »%*

Mais dans certains reliefs, 'omniprésence de ces critéres d’identification (Fig. 106) nous
indique qu’il s’agit de signes de richesse plus que de royauté : dans ce relief, figurent les membres du
clan des Sakyas, présentant les attributs que nous avons décrits; bien qu’ils fassent partie de
|"aristocratie, ils ne sont pas tous des rois. Le parasol, néanmoins, ne figure pas sur ce relief. Il semble
donc que le parasol (chattra) soit plus qu’un signe d’appartenance a la classe aristocratique : il apparait
comme un attribut exclusivement réservé au roi et au Buddha. Le roi est aussi parfois accompagné
d’un chasse-mouche (camara) (Fig. 18, Fig. 107 a Fig. 109). Enfin, le roi peut étre identifiable par un
véhicule qui le transporte : il peut s’agir d’un cheval (Fig. 16), d’un éléphant (Fig. 18, Fig. 19, Fig. 108,
Fig. 112), d’un palanquin (Fig. 110, Fig. 111) ou encore d’un char tiré par des chevaux (Fig. 17, Fig. 107,
Fig. 108, Fig. 113) ou encore par des chameaux (Fig. 114). Il aussi souvent entouré de femmes (Fig. 19,
Fig. 93, Fig. 105, Fig. 109) ou d’un cortege (Fig. 16 a Fig. 19, Fig. 107, Fig. 108). Ces éléments décrivent

le roi dans son apparence majestueuse, formelle, officielle, puissante.

On trouve aussi, quoique plus rarement, des représentations dans lesquelles le roi apparait
sous une forme plus humaine, dans I'intimité des harems ou des jardins, se dédiant plus au plaisir des
sens qu’a I'exercice du pouvoir ou a la démonstration de sa prestance et de son autorité. A Safci, un
relief (Fig. 115) illustre trois scénes de séduction d’'une femme dans un arama. Un autre (Fig. 109) met
en scéne un roi assis sur son trone, entouré de femmes qui le servent ou I'observent. Les femmes
situées autour de lui semblent accéder a ses demandes, 'une d’entre elle est assise sur un tabouret
d’osier qui n’est pas sans rappeler ceux sur lesquels les femmes se prélassent et jouissent de nourriture
et de musique sur les ivoires de Begram (Fig. 12). On trouve également le roi a Kanaganahalli dans la
représentation de jatakas®** (Fig. 116, Fig. 117) : il trdne en posture de délassement royal, parfois

entouré de sa reine ou de ses concubines.

L'iconographie du roi, entouré de ces belles femmes, peut aisément étre confondue avec celle
de Mara, roi des démons et incarnation de la Tentation des plaisirs des sens. Dans ce relief de Safic
(Fig. 28), la posture de Mara entouré de ses filles, est la méme que celle du roi a Kanaganahalli (Fig.

117) : assis sur son trone une jambe repliée en lotus, Mara est paré du turban royal, du collier et des

243 QUINTANILLA, 2017, p. 124.
244 De nombreux jatakas représentés a Kanaganahalli représentent une figure royale trénant sur un tréne ou sur
un tabouret d’osier. Voir ZIN, 2018, PI. 2, 3, 4, 8, 19, 21, 31.

94



95

boucles d’oreilles, et un parasol le surplombe. L'iconographie du roi n’est donc pas définie par des
critéres trés précis : elle est néanmoins indéniablement liée au luxe. Un personnage présentant les
caractéristiques que nous avons décrites peut donc étre un roi mais peut aussi incarner une figure
tentatrice et malfaisante telle que Mara, car il s’inscrit dans un contexte de jouissance des plaisirs des

sens.

La représentation des figures royales dans I'iconographie bouddhique, bien plus souvent mise
en valeur dans les textes, a ici une valeur narrative et non une valeur ornementale comme les figures
féminines. Elle s’inscrit en effet plus souvent dans des scénes narrant des jatakas ou des épisodes de
la vie du Buddha. Elle ne fait jamais I'objet d’'une sculpture monumentale dans I'architecture des
stipas : la présence de figures royales sur les édifices religieux illustre en elle-méme la tension entre

les modes de vie du luxe et de I'ascétisme, entre I'exercice du pouvoir et la pratique des préceptes

245

bouddhiques**, ne parait-il donc pas paradoxal de louer une figure d’importance politique et sociale

dont les pratiques ne correspondent pas aux recommandations bouddhiques ? Qu’en est-il alors d’un

roi bouddhiste ? Robert Lingat s’interroge :

« lorsque le roi est lui-méme bouddhiste, comment peut-il concilier les devoirs de sa charge,
qui le tiennent attaché au monde, avec sa foi religieuse, qui 'engage a y renoncer ? »?%®

Cette tension entre idéologie et pratiques — entre détachement et attachement, entre

ascétisme et vie de luxe — est résolue a travers le concept bouddhique de cakravartin.

2.3.1.2. Le roi comme figure laique du Dharma : le cakravartin
Le concept de monarque universel est décrit dans les textes bouddhiques au moment de la

naissance du jeune Sakyamuni par le discours prophétique d’un prétre nommé Naradatta :

« A jewel has come into this world! In the city of Kapilavastu, in the household of King
Suddhodana, a prince has been born. He shines with the light of merit, is worshiped by
everyone, and is beautifully adorned with the thirty-two marks of a great being. If he remains
in his palace, he will become a universal monarch who commands the four armies. He will be
a victorious and pious Dharma king with the necessary strength to govern. He will also have
seven precious possessions, which are the precious wheel, the precious elephant, the precious
horse, the precious wife, the precious jewel, the precious steward, and the precious minister.
He will beget one thousand sons, who will all be heroic, brave, handsome, and triumphant. By
his innate strength, he will subdue and conquer the entire world and its oceans without using
force or weapons, and in a way that accords with the doctrine. [F.55.a] In this way the entire
world will be his kingdom. If, however, he leaves his home and goes forth as a renunciant, he
will become a thus-gone one, a worthy one, a completely perfect buddha. He will become a
teacher and a guide who is independent of others and renowned throughout the world. »**

245 | INGAT, 1989, p. 15.
26 Ibid., p. 16.
247 THE DHARMACHAKRA TRANSLATION COMMITTEE (tr.), 2013, Lal, Chapter 7, p. 73-74, [102].

95



96

Plusieurs éléments dans ce passage doivent attirer notre attention : d’abord la notion de

mérite et les trente-deux marques qui en découlent puis la notion de dharmardja.

Cet extrait sous-entend que les statuts de cakravartin et de buddha sont deux issues possibles
des mémes mérites karmiques. La récompense se manifeste notamment au travers des trente-deux
marques du Grand Homme (mahdpurusalaksana) que nous avons déja mentionnées plus haut : le
cakravartin et le buddha incarnent donc la beauté, la richesse matérielle et la vertu. La description du
cakravartin Mahaprabha dans le Gandavyiha, par exemple, est en effet tres semblable a celle du

buddha :

« Seated cross-legged on that great Dharma throne was King Mahaprabha, whose body was
adorned by the thirty-two signs of a great being. His body was beautified by the complete
variety of the eighty features of a great being. He was like a mountain of gold. He was adorned
with an array of various jewels. He shone magnificently like the disk of the sun. He was lovely
to look at like the disk of the full moon. He was beautiful like Brahma in the midst of his retinue
of Brahma devas. He was like the ocean, possessing an accumulation of the jewels of the
infinite qualities of the Dharma. Like a great cloud he emitted the thunder that was the nature
of the Dharma. Like the sky he was adorned by the stars of the ways of the Dharma. Like
Sumeru his image appeared in the minds of the ocean of the four classes of beings. Like an
island of jewels he was a ground filled with the jewels of various knowledges. »**®

Du fait de leurs statuts et de leurs caractéristiques similaires, ils sont honorés de la méme
maniére : on leur offre des objets de luxe — parfums, femmes, musique — a la différence prés que le roi
se voit aussi offrir des étoffes précieuses et des mets raffinés — ce que le Buddha refuse, n’acceptant

gue les donations de tissu et de nourriture dont il a réellement besoin.

Leur différence réside, d’un point de vue spirituel, dans le fait que le cakravartin, vivant dans
le monde, n’atteindra pas la Libération et se condamne a rester dans le cycle des existences, au risque
de la rétrogradation karmique, le buddha, vivant hors du monde par son ascétisme et par sa vie dans

le Sangha, atteindra le parinirvana :

« [Le] devoir de compassion [du cakravartin] est de rester dans le monde, d’abord pour
protéger la communauté par les moyens dont seul il dispose, ensuite pour répandre parmi ses
sujets I'enseignement du Bouddhisme et les guider par son exemple vers le chemin du salut.
Par la méme il se condamne a rester dans le samsara, dans le cycle des renaissances dont
I’ordination monastique contribuerait a le libérer plus tot. Mais, grace a cette abnégation, il
accomplit des actes méritoires qui porteront fruit dans ses existences ultérieures et le feront
ainsi progresser dans I'échelle des étres. »%*

Les devoirs du cakravartin et du buddha sont aussi semblables : le cakravartin doit suivre les

principes bouddhiques, malgré son mode de vie fondé sur le pouvoir et le luxe. Afin de conserver et

248 ROBERTS (tr.), 2021, Gv, 21.15.
249 | INGAT, 1989, p. 16.

96



97

d’accumuler des mérites, ces deux étres vertueux orientent leurs actes dans la transmission du
Dharma, i.e. de la Loi bouddhique. Le cakravartin et le buddha ont tous deux mis en branle la roue du
dharma (dharmacakra) : ils ont enclenché une revolutio par le caractere exceptionnel de leur statut,
de leurs qualités et de leurs enseignements. Une épithete fréquemment utilisée pour qualifier leur réle
de modeéle dharmique est d’ailleurs dharmardja : ils sont les incarnations du Dharma®>?, et ont pour
mission de pratiquer et de faire respecter la Loi bouddhique, en utilisant les pouvoirs mis a leurs

1 Pillusion pour effrayer®? ou

dispositions — la beauté physique pour charmer ou pour convaincre
pour révéler?>3, Le cakravartin est, pour reprendre I'expression de Robert Lingat, un « double laic du
Buddha »%* car il symbolise 'association de la pratique dharmique avec la vie laique, le Buddha avec
la vie ascétique et monastique®®. Si le roi doit se comporter en dharmardja, un certain nombre de
pratiques plus concrétes lui sont recommandées par certains textes prescriptifs bouddhiques et dont

témoigne l'iconographie des stipas.

2.3.1.3. Le roi comme modéle de conduite a travers le dana
Un certain nombre de textes bouddhiques sont explicitement adressés au roi, ce sont des

rajaparikathd, des discours de recommandations concernant les régles de conduite que le roi doit

suivre afin de régner selon la Loi bouddhique. Parmi ces textes, on trouve notamment la Ratndvali et

250 Le cakra est un de leurs attributs physiques : les cakra sous la plante des pieds constituent I'un des laksanas.
Le cakravartin est aussi détenteur du cakraratna, i.e. du joyau de la Roue, parmi les saptaratnas que possede
tout monarque universel ; le buddha voit ses temples marqués d’un cakra en guise d’astamangala.

251 | 3 beauté du Buddha agit comme une preuve de sa vertu aux yeux des auditeurs perplexes :

« [T]he Buddha’s physical endowments (...) are essential components of his persona and play a crucial
role in his conversion activities. His audience expects that a buddha will possess the physical
characteristics of a great man, and skeptics can be convinced only by a display of all of them. They prove
that he is the “ultimate man’’ and that he has perfected both wisdom and morality. » (POWERS, 2010,
p.73.)

252 Le Gandavyiiha fait référence 3 un roi possédant les marques (laksana) du Grand Homme : le roi Anala de
Taladhvaja, qui ordonne des exécutions. Il est ensuite mentionné que ces exécutions ne sont que des illusions
visant a effrayer le peuple et a empécher les mauvaises actions :

« Noble one, in order to guide, ripen, control, and benefit these beings, motivated by great compassion
I manifest the illusory images of executioners, [F.26.b] through which | execute the illusory images of
the condemned. | make the illusions of those who punish and execute in various ways the illusions of
those who have followed a path of bad actions. | also emanate those who experience the unendurable
sufferings of having their feet, hands, noses, ears, limbs, smaller parts, and heads cut off. When the
beings who live in my realm see that, they become distressed, afraid, and terrified. After that, they are
careful to avoid committing bad actions.

Noble one, when in that way | have used that method and see that these beings are distressed,
terrified, and alarmed, | then turn them away from the path of the ten bad actions, cause them to
possess the path of the ten good actions, and establish them in the path to omniscience, which is the
ultimate attainment of joy and happiness and the cessation of all suffering. » (ROBERTS (tr.), 2021, Gy,
20.27-28.)

253 Dans la légende de Haritl, le Buddha dissimule le dernier fils de la yaksT afin de lui faire comprendre la peine
gue ressentent les familles dont elle mange les enfants uniques.

254 LINGAT, 1989, p. 16.

255 \oir aussi STRONG, 1989, p. 72.

97



98

le Suhrllekha, tous deux attribués a Nagarjuna et datés aux alentours des II°-111° siécles. Dharmamitra?®®

considere ces deux textes comme deux versions de I'enseignement de Nagarjuna a un roi Satavahana,
transmises a des moments différents et adaptées a son niveau d’étude des préceptes bouddhiques. La
Ratnavall accentue en effet davantage le réle sacré du roi devant se comporter en bodhisattva,
retardant sa Libération finale par compassion envers les étres. Il doit par exemple, en usant de ses
richesses, subvenir aux besoins des plus pauvres — mendiants et moines — en leur fournissant de quoi

manger, boire, et de quoi diminuer les souffrances du corps :

« \ Until you have given to monastics and beggars
\ Seasonally-appropriate food and drink,

\ As well as produce, grain, and fruit,

\ You should not partake of them.

\ At the sites of the water-vessels

\ Place shoes, umbrellas, water-filters,
\ Tweezers for removing thorns,

\ Needles, thread, and fans. »%*’

Certaines recommandations concernent précisément les plaisirs des sens et le détachement

gue doivent pratiquer les rois :

« \ Although Universal Monarchs rule

\ Over the four continents, their pleasures
\ Are regarded as only two—

\ The physical and the mental.

\ Physical feelings of pleasure

\ Are only a lessening of pain.

\ Mental pleasures are made of thought,
\ Created only by conceptuality.

\ All the wealth of worldly pleasures

\ Are just a lessening of suffering,

\ Or are only [creations of] thought,

\ Hence they are in fact not meaningful. »>>®

Ainsi, les plaisirs des sens doivent étre abandonnés car ils sont des créations de I'esprit.
Néanmoins, on se doute que, dans la pratique, les rois ne faisaient pas veeu d’abstinence : une certaine
tolérance a I'égard des plaisirs des sens était pratiquée, laissant au roi une certaine liberté, tant que
les plaisirs auxquels il s’adonnait ne I'empéchaient pas d’exercer son pouvoir dans le respect des
préceptes bouddhiques et de pratiquer un certain détachement — i.e. un état de non-dépendance —

vis-a-vis du luxe de son mode de vie. Le détachement du roi vis-a-vis des plaisirs de la chair et de

256 DHARMAMITRA (tr.), Suhr, p. 16-17.
257 HOPKINS (tr.), RIMPOCHE (tr.), 2009, Rd, L4b, L5(1), L6(b), 244-245.
258 Ibid., L6(a), L7:1, L8a-b, 346-348.

98



99

I'argent transparalt dans un passage de I'’Asokdvadana : il raconte comment la reine Tisyaraksita,
épouse d’Asoka, est devenue jalouse de I'arbre de la Bodhi auquel le roi faisait de nombreuses

offrandes de pierres précieuses et a fait appel a une sorciere pour s’en débarrasser.

« (...) she thought : “Although the king pursues his pleasure with me, he sends all the best
jewels to Bodhi’s place !” She therefore asked a Matanga woman®?® to bring about the
destruction of “Bodhi, her rival.” »%°

Ce passage montre bien que le cakravartin (a travers I'idéalisation d’Asoka) s’inscrit a la fois
dans un contexte de vie de cour puisqu’il possede un harem peuplé de reines et de concubines, et dans
un contexte de dévotion a travers les hommages et les donations rendus aux sites sacrés du
Bouddhisme. Il présente également le roi ASoka comme étant détaché de la vie mondaine et du luxe —
par la jalousie de son épouse et par les offrandes de pierres précieuses — et comme étant attaché aux
lieux et aux objets de cultes : la suite du texte indique qu’il est réellement affecté par la destruction de
I"arbre, ce qui pousse la reine a implorer la sorciére d’inverser le sort et de redonner a I'arbre toute sa
force et sa vigueur. Cet extrait témoigne donc d’une sorte de hiérarchie des priorités : I'arbre de la
Bodhi mérite plus de présents que la reine, il mérite aussi plus d’hommage, du fait qu’il incarne la
figure du Buddha®®! et sa vertu morale. Ainsi, lorsque les sens sont sollicités par des offrandes, le
destinataire change : les offrandes royales incarnent le passage d’une sensorialité égoiste — les plaisirs
du mode de vie luxueux des rois — a une sensorialité altruiste — les offrandes sensorielles orientées

vers le Buddha ou vers le Sangha?®2,

Le Suhrllekha mentionne, comme le Siksdsamuccaya et la Prasenajitpariprccha, 'importance
des donations royales a la communauté bouddhique afin d’entretenir les avantages liés aux

accumulations de mérites : il considere I'acte de donation ou de générosité comme |'une des Six

2% On remarque que le caractére malfaisant est une nouvelle fois attribué & un personnage féminin, le terme
matanga pouvant se référer a une femme située tout en bas de I’échelle des castes (Voir : MONNIER-WILLIAMS,
1872, « matamga »).

260 STRONG, 1989, p. 257.

261 Ce passage fait en quelque sorte I'objet d’une représentation non figurée — littéraire — du Buddha : I'arbre est
méme personnifié sous la forme d’un « rival » par la reine.

262 Bjen que les offrandes sensorielles au Buddha ou a la communauté bouddhique soient de nature altruiste,
elles permettent, nous I'avons mentionné plus haut, de cumuler des mérites qui retourneront au donateur sous
la forme de récompenses physiques, matérielles ou morales :

«\ (17) Through offering series of lamps at monuments
\ And through offering lamps in dark places

\ As well as the oil for them

\ You will attain the divine eye.

\ (18) Through offering musical instruments and bells

\ For the worship of monuments

\ And through offering drums and trumpets

\ You will attain the divine ear. » (HOPKINS (tr.), RIMPOCHE (tr.), 2009, Ra, L3(6), L4b, 1, 292-293.)

99



100

Perfections (pdramita), c’est la danapdaramita, que Nagarjuna considére comme la principale source

de mérites?®3 :

« Of all one produces which might constantly follow on after us,
It is giving which is most supreme. »%4

Le roi apparait comme un modele des Six Perfections, en particulier de la danaparamita :

« Whichever wood or other material is used to sculpt a buddha image,
The wise are all inspired by it to make offerings. »?%°

Dans certains récits tels que I’Asokdvadadna, I'acte royal de donation aux moines se manifeste
sous deux formes : I'offrande routiniére de robes et de nourriture et I'organisation plus exceptionnelle

d’événements tels que le paficavarsika®®®

, i.e. un festival quinquennal de dana au Sangha. Ce festival,
né de la volonté d’Asoka a la suite de I'incident causé par la reine Tisyaraksita, est une célébration de
I’arbre de la Bodhi : il est baigné dans de I’eau parfumée —un mélange d’eau et de lait, infusé de santal,
de safran et de camphre. Le festival s’articule autour d’'une donation d’argent a la communauté
monastique et, surtout, autour de I'abandon de son harem, de ses ministres, et méme de son jeune

267 _ ces éléments rappellent en partie les saptaratnas?®® — en signe de d’engagement envers

fils Kunala
la communauté bouddhique. En renongant a ses insignes royaux, le roi reproduit I'épisode du Grand
Départ durant lequel le Bodhisattva a renoncé a la vie de luxe pour vivre dans |’ascétisme. Selon Strong,
cet épisode symbolise la séparation des deux Roues du Dharma : celle de la voie laique du cakravartin,
celle de la voie monastique du buddha. A travers ce type de célébration — I'acte de donation y étant

central — entre le roi et la communauté monastique, John Strong voit un rapport d’échange :

« The king, through his sponsorship in the form of donations and protection, materially
supported the sangha in exchange for its Dharma — its sermons, advice, and ethical
backing. »%°

Ces actes de donation sont également enregistrés par le biais d’inscriptions ou d’illustrations
sculptées, intégrés dans I'architecture des stipas. A Kanaganahalli, Sonya R. Quintanilla a identifié des
reliefs représentant des actes de donation par des figures de la royauté. Elle repéere des steles similaires
dans lesquelles on peut identifier des donateurs royaux, notamment grace a leurs parures et a leur

moyen de transport : deux sortes de palanquin (Fig. 110, Fig. 111), un éléphant (Fig. 112), un char tiré

263 DHARMAMITRA (tr.), 2009, Suhr, traduction de Yijing, p. 168, note n°49.

264 1pid, traduction de Sanghavarman, T6.

265 pid., traduction de Yijing, T2.

266 STRONG, 1989, p. 265-266.

267 Ibid., p. 266.

268 | es sept joyaux du cakravartin sont : la roue (cakra), I'éléphant (hastin), le cheval (asva), |a pierre précieuse
(mani), la femme (stri), le notable (grhapati) et le général (parindyaka). Voir BAREAU, 1962, p. 14.

269 STRONG, 1989, p. 72.

100



101

par des chevaux (Fig. 113), et un autre tiré par des chameaux (Fig. 114)?’°. Néanmoins, les inscriptions
accompagnant ces reliefs ne correspondent pas a I'identification qui en est faite par Quintanilla. Elle
remarque en effet que ces inscriptions identifient le personnage royal comme des vénérables (aya),
nommeés comme les cing Theras, des moines missionnaires de la secte des Hemavatas : selon elle, les
inscriptions ont fait I'objet d’un ajout ultérieur, réinterprétant les reliefs a posteriori. Pour Monika
Zin*™!, la représentation des moines dans de tels véhicules, ornés de telles parures, ne parait pas si
improbable : elle explique que les moines n’étaient pas représentés dans les sites bouddhiques
antérieurs a I'époque Satavahana. Ainsi, les sculpteurs, n’ayant jamais eu a effectuer de reliefs
représentant des moines par le passé, auraient décidé de les représenter sous la forme de donateurs
aux attributs royaux: le luxe de leurs parures ferait ainsi écho métaphoriqguement a la richesse
spirituelle de leur statut. Néanmoins, d’autres moines sont représentés sur le méme site et sont vétus
d’une simple robe monastique. L’'identification de ces figures comme des moines n’est finalement
prouvée que par les inscriptions. D’'un point de vue purement iconographique, il s’agit de figures
royales. Quintanilla tente également de comprendre quelle était la place de ces sculptures dans
I"architecture du stipa. Elle en situe au moins trois dans I’encadrement des torana, accompagnées de
représentations du roi dans un cadre palatial (Fig. 116, Fig. 117) que nous avons mentionnées plus

haut. Elle écrit :

« These royal scenes, | would argue, could have functioned as a visual formula in the same way
that donative inscriptions at early Buddhist sites had formulaic beginnings and endings.
Inscriptions began with Siddham | | for “Success!” and ended with a variety of phrases meaning
“for the sake of” the welfare of mother and father, more children, the whole family, or the
whole world. These ideas of success and prosperity can be visually stated in a scene of an
idealized male figure at ease among fertile women or a king modeling the actions that lead to
success and prosperity, namely, worshipping the Buddha and giving donations to the Buddhist
community. »?72

L'acte de donation par une figure royale a la communauté monastique est lui-méme
représenté dans un relief du méme site (Fig. 118) : on y voit un une figure royale — reconnaissable a
ses riches et nombreuses parures ainsi qu’au parasol qui le surplombe et identifiable comme le roi
Satakarni par I'inscription — versant le contenu d’une cruche a eau (bhrngara) sur les mains d’'un moine

— identifiable & sa robe et a son créne tondu?”. Un petit personnage féminin tient sur sa téte une

270 QUINTANILLA, 2017.

271 7IN, 2018, p. 88-89.

272 QUINTANILLA, 2017, p. 124.

273 On remarque que les moines sont représentés dans leur apparence ascétique et non dans une sorte de
métaphore de la vertu sous les traits de la richesse, ainsi que M. Zin (2018) le suppose. On peut néanmoins
imaginer qu’une figure royale et un moine ne peuvent étre représentés de la méme maniere et doivent par
conséquent étre différenciés dans I'image.

101



102

corbeille contenant des lotus a offrir aux moines. La représentation de cette action de donation au

Sangha présente la figure royale en modele de conduite et invite les dévots a I'imiter :

« These scenes of prosperity would have connoted to visitors—many of whom may have been
potential converts to Buddhism—that this Great Caitya dedicated to this Bhagavan, or Lord,
was worthy of worship even by kings, and that giving gifts to the monastic community to
embellish the site and worshipping there would lead to prosperity and the promise of
abundant offspring. »?74

Ainsi, le roi, bien gu’il incarne, dans son sens profane, le luxe et le plaisir des sens, est considéré
dans le Bouddhisme comme l'incarnation de l'idéal du cakravartin : par son statut témoignant des
mérites accumulés dans ses existences antérieures et par sa proximité physique et spirituelle avec le
Buddha, il est digne d’étre honoré et a le devoir moral de pratiquer les préceptes bouddhiques, parmi
lesquels le dana. L'acte d’offrandes et de donation par le roi a la communauté monastique permet
donc, dans un rapport d’échange, de subvenir aux besoins matériels du Sangha, de recevoir ses conseils
mais aussi de promouvoir le lien entre I'Etat et la religion bouddhique grace a la représentation
iconographique de donations royales, présentant le roi comme un modéle de conduite. Grace a leurs
intéréts réciproques, le roi légitimise donc son pouvoir par le respect des conseils et des préceptes de
la communauté monastique qui légitimise a son tour son influence sur les dévots grace au soutien
financier de I'Etat et grace a la représentation iconographique d’un souverain démontrant un

engagement exemplaire envers les moines.

Si le roi fait partie d’une hiérarchie sociale qui est justifiée par une hiérarchie karmique et
spirituelle dans le Bouddhisme — y compris dans les textes —, la courtisane, une autre figure profane
de la société indienne, est généralement dénigrée pour ses activités centrées sur la quéte d’argent et
de plaisir. Néanmoins, elle est investie d'un rdle prosélyte qui n’est pas officialisé dans les textes

canoniques. La courtisane possede, de ce fait, un statut particulierement ambigu.

2.3.2.1. Une féminité tantét louée, tantot critiquée
La figure de la courtisane (ganika) est longuement décrite dans le Livre VI du Kamasiitra.

Certains éléments évoquent son mode de vie, trés mondain, tres social. Elle y est considérée comme
une femme jouissant d’une certaine popularité dans la ville : elle est amie des hommes de différentes
professions tels que les policiers, les danseurs, les marchands de vin, les parfumeurs, etc... Elle organise

des banquets (gosthi), ou se mélent les plaisirs des cing sens :

« A salon takes place when people of similar knowledge, intelligence, character, wealth, and
age sit together in the house of a courtesan, or in a place of assembly, or in the dwelling-place

274 QUINTANILLA, 2017, p. 124.

102



103

of some man, and engage in appropriate conversation with courtesans. There they exchange
thoughts about poems or works of art, and in the course of that they praise brilliant women
whom everyone likes, and they bring in women who love all men equally. They have drinking
parties at one another’s house. There the courtesans get the men to drink, and drink after
them, wine made from honey, grapes, other fruits, or sugar, with various sorts of salt, fruit,
greens, vegetables, and bitter, spicy , and sour foods. »*”

La courtisane est présentée comme une propriétaire instruite et fortunée et comme une
femme d’influence, fournissant a ses invités de quoi satisfaire tous leurs désirs. En femme prodigue,
elle incarne, comme les figures féminines sur pilier, I'abondance, la prospérité et la satisfaction des
désirs de celui qui la fréquente. Cette description nous rappelle en effet de nombreux reliefs que nous
avons déja étudiés plus haut : si les courtisanes de cet extrait devaient étre représentées dans une
image, le sculpteur leur donnerait pour attributs les signes de la richesse et de la beauté — des bijoux
(Fig. 62 a Fig. 66) — mais aussi des objets en lien avec leurs activités — des cruches (Fig. 83, Fig. 85, Fig.
86, Fig. 88, Fig. 89), des fruits (Fig. 81, Fig. 83), des plateaux de nourriture (Fig. 81, Fig. 85, Fig. 86), des
miroirs (Fig. 64, Fig. 65, Fig. 67, Fig. 68). Un autre passage du Kamasitra montre que la courtisane
jouissait d’une certaine popularité et participait activement a des activités mondaines telles que les

combats d’oiseaux, la musique ou le théatre :

« Under the pretext of a quail-fight, cock-fight, or ram-fight, or of hearing a parrot or a mynah
talk, or of a theatrical spectacle or some art, the libertine brings the man to her home, or her
to his. »%7

Dans ce passage, |'évocation des oiseaux et de leur chant n’est pas sans rappeler les figures
féminines sur pilier de Bhatesvara (Fig. 35, Fig. 36) qui portent un oiseau sur leur épaule. Cet extrait,
par la sollicitation de I'ouie, soutient I'idée que les oiseaux représentent symboliquement la voix ou le
son agréable dans I'iconographie, ainsi que nous I'avions supposé dans la premiere partie. Comme la
voix du Buddha, celle de la courtisane est un instrument de séduction : la voix permet de capter
|'attention d’'une audience et de la séduire par un discours. De plus, la présence des oiseaux dans le
Kamasdatra et sur les bas-reliefs est un écho a certains savoirs et a certaines pratiques maitrisées par
les courtisanes. Leur influence dans la société mondaine est également justifiée par leur connaissance
des soixante-quatre arts?’”. Dans l'iconographie, certaines figures féminines réalisent des actions que
I’on peut mettre en relation avec certains de ces soixante-quatre arts : la maitrise des instruments de
musique (Fig. 20. Fig. 21, Fig. 26), le chant, la danse (Fig. 20, Fig. 21), I'assemblage et |la préparation des
parfums (Fig. 87), la mise en place des bijoux (Fig. 62 a Fig. 66), la préparation des boissons — dont celle

du vin — (Fig. 82, Fig. 83, Fig. 88), la connaissance des combats d’oiseaux, I'enseignement du langage

275 DONIGER (tr.), KAKAR (tr.), 2002, KS, 1.4.19-23.
278 Ibid., V1. 1.25-26.
277 Ibid., 1. 3.15.

103



104

aux oiseaux (Fig. 35, Fig. 36), I’élaboration de coiffures (Fig. 68), la capacité a nourrir les arbres?’® (Fig.
22, Fig. 75 a Fig. 77), la formation de bouquets fleuris (Fig. 49), I'application de poudres colorées (de
magquillage donc) (Fig. 67), etc... Ainsi, les figures féminines sur pilier de I'école de Mathura
représentent sans doute des courtisanes et la diversité de leurs pratiques. D’aprés cette analyse,

courtisanes du fait de leur contact avec I'arbre qui induit, nous I'avons vu, un :

« concept of cross-fertilization between women and plants, both linked by the all-important
principle of fecundity »*”°

En pratique, cette « fertilisation croisée » peut donc faire simplement écho au jardinage, I'un des
soixante-quatre arts maitrisés par les courtisanes : partageant un fort lien avec la Terre, les femmes,
incarnant la fertilité et la procréation, avaient sans doute un statut plus propice a I'entretien de la
végétation. On constate que le lien entre lafemme et la végétation se manifeste également en la figure

de la courtisane.

Le Kadmastra précise que la maitrise de ces soixante-quatre arts est réservée aux femmes de
la haute société, en particulier aux épouses de notables, aux femmes du harem royal et aux courtisanes
« de luxe » (ganika), distinguées des simples courtisanes (vesya) en le fait que les ganikds bénéficient

d’un statut social plus élevé que les vesyas et qu’elles sont au service du roi :

« A courtesan who distinguishes herself in these arts

And who has a good nature, beauty, and good qualities,
Wins the title of Courtesan de Luxe

And a place in the public assembly.

The king always honours her,

And virtuous people praise her.

Men seek her, approach her for sex,

And she is a standard for other courtesans to strive for. »%&°

La ganika est donc la courtisane de la haute société, ce qui lui vaut le respect d’une grande partie de

la population. Elle est décrite comme pourvue de nombreuses qualités :

« The woman’s qualities (...) are these : the woman is beautiful, young, with auspicious marks,
sweet, in love with good qualities but not with money, by nature inclined to love and sex, with
a steady mind, true to one type, a seeker of special things, never living in a greedy way, and
fond of salons and the arts. The following are the common qualities that the woman has, in
addition : intelligence, good character, good behaviour, honesty, gratitude, the ability to see
far and long, no habit of interrupting or contradicting, a knowledge of the right time and place,

278 Cette pratique que I'on imagine proche du jardinage est exprimée a travers cette expression assez floue que
I’on peut aisément relier a la pratique de I'asoka-dohada : par I'application de son pied a la base de I'arbre, la
femme est capable de le faire fleurir.

279 DEHEJIA, 2009, p. 86.

280 DONIGER (tr.), KAKAR (tr.), 2002, KS, I. 3.17-18.

104



105

and urbanity. And she is free from depression, excessive laughter, malignant gossip, verbal
abuse, anger, greed, dullness and fickleness. »%8!

Sa description physique, associant beauté, jeunesse et signes de bon augure rappellent les
figures féminines des piliers des stipas que nous avons décrites dans la premiére partie. Ces criteres

décrivent en effet un idéal de beauté et de séduction.

Dans les textes bouddhiques en revanche, lafemme —dont la courtisane représente les aspects
a leur paroxysme — est dépeinte de maniére beaucoup plus péjorative : elle est en effet, par nature,
incarnation du vice et de I'impureté. Nous avons déja mentionné que la considération négative des
femmes est le fruit d’une pensée concernant I’'héritage karmique : le statut de femme est justifié par
des méfaits accomplis dans ses existences antérieures. La figure de la femme pleine de vices trouve
dans le Bouddhisme son incarnation a travers les filles de Mara que nous avons déja évoquées : elles
sont des figures de tentation, de corruption, dont le seul objectif est de détourner les hommes
vertueux de la voie de I’Eveil. D’un point de vue plus humain et concret, la dimension impure et
immorale de la femme profane d’aprés le Bouddhisme apparait par exemple au travers de regles

monastiques qui concernent les nonnes. Dans le Suttavibhanga®®?

, elles doivent expier certains péchés
liés aux pratiques des femmes de notables — pratiques qu’avaient aussi les courtisanes — qui jouissent
des plaisirs des sens (seyyathapi gihiniyo kdmabhoginiyo) : elles ne peuvent assister a des festivals, ni
aller voir de la danse, du chant ou de la musique (X), elles ne peuvent porter des jupons (LXXXVI), ni se
parer de bijoux (LXXXVII), ni se baigner dans de I'eau teintée et parfumée (LXXXVIII), ni dans de I'eau

de sésame moulu (LXXXIX), ni se faire oindre ou masser (XC-XClIII).

Dans un autre récit, narré par Gregory Schopen??3, le moine Aniruddha a fait inscrire son bol
de son nom afin qu’il ne soit pas confondu avec celui de son disciple. Ce dernier, préte par mégarde le
bol de son maitre au laic qui leur avait offert le repas. Cet homme utilisa le bol d’Aniruddha pour offrir
de la nourriture et des parfums a sa courtisane favorite. Celle-ci, en nettoyant le bol, considéra I'avoir
souillé, et afin de lui redonner sa pureté, enduit le bol de parfums et le remplit de fleurs. Elle plaga le
bol sur un petit autel. Lorsqu’un de ses amants arriva chez elle, la courtisane lui demanda d’honorer le
bol, mais son amant lut I'inscription et accusa la courtisane de corrompre les moines. La courtisane,
car elle incarne les plaisirs des sens, se situe donc a I'opposé de la figure de I'ascéte et est vue comme

une tentatrice.

281 Ibid., V1. 1.13-14.
282 HORNER (tr.), 1969, BVb, Pdcitiya X, LXXXIV a XClIl.
283 SCHOPEN, 2004, p. 22-23.

105



106

Dans certains textes, on comprend quelle vision les moines bouddhistes pouvaient avoir des
courtisanes. Dans le Ratndvali, les femmes sont décrites comme des corps impurs et inspirant le
dégolt :

« \ Just as it is not fit to desire

\ Filth although it has a good color,

\ Is very fresh, and has a nice shape,
\ So is it with a woman's body.

\ How could the nature of this putrid corpse,
\ A rotten mass covered outside by skin,

\ Not be seen when it looks

\ So very horrible?

\ "The skin is not foul,

\ It is like a garment."

\ Like a hide over a mass of impurities
\ How could it be clean ? »?%*

L’horreur des corps féminins et le dégolt qu’ils suscitent sont également rapportés dans
certains récits bouddhiques, ainsi que nous I'avons déja constaté : dans I'épisode du Sommeil des

Femmes, les courtisanes du Bodhisattva sont décrites comme les cadavres d’un cimetiére :

« The Bodhisattva looked at the retinue of consorts, who were lying there on the floor looking
utterly revolting, and he had the impression that he was indeed in a cemetery. »%>

Aprés les avoir vues belles toute sa vie, Sakyamuni les voit désormais dans toute leur
mortalité : ces femmes n’ont désormais pour lui aucun attrait, elles lui inspirent le dégo(t. Ce passage
sous-entend que ce regard de Sdkyamuni sur son harem est un regard sur la véritable condition
humaine. Les ornements du corps qui donnent I'impression de beauté ne sont donc que des masques,
trompant et aveuglant les étres de désir. Cette idée transparait également dans un récit de
I’Asokavadana. Dans I’histoire?®® de la rencontre entre le jeune Upagupta, vendeur de parfums, et la
courtisane Vasavadatt3, la servante de cette derniere s’en va acheter des parfums et revient aupres
de sa maitresse en vantant la beauté du jeune homme qui les lui a vendus. La courtisane, éprise, envoie
sa servante proposer ses services a Upagupta et I'inviter chez elle. Le vendeur de parfums refuse, disant
que viendrait le moment de leur rencontre. Plus tard, Vasavadatta commet un meurtre : elle assassine
son amant afin de se rendre disponible pour un autre prétendant plus fortuné. La courtisane fut punie
pour son crime et se vit couper les pieds, les mains, les oreilles et le nez. C'est dans cet état

gu’Upagupta la rencontre. Il observe sa nature véritable en ce corps mutilé :

284 HOPKINS (tr.), RIMPOCHE (tr.), 2009, Ra, L10b, L11(2), L12a, 159-161.
285 THE DHARMACHAKRA TRANSLATION COMMITTEE (tr.), 2013, Lal, Chapter 15, p. 153, [207].
286 Cette histoire apparait dans deux ouvrages de John STRONG : 1989, p. 179-184 ; 1994, p. 76-77.

106



107

« When her body was covered with excellent clothes and bedecked with variegated
ornaments, then it was better for those who have turned away from rebirth, and are set on
libération, not to see her. But now that she has lost her pride, her passion and her joy, and has
been wounded with sharp swords — this is the time to see her form in its true intrinsic
nature. »%%’

« Seeing forms that are beautiful on the outside, a fool is attracted to them. Knowing them to
be corrupt on the inside, a steady man remains indifferent. (...) A foul odor is covered up by
various perfumes which themselves are piles of impurity. A change may be brought about
externally by ornaments and garments and other things, and impurities such as sweat,
moisture, and dirt can be washed away with water. In this way, this foul impure skeleton is
cherished by those whose essence is desire. But those who abandon the desires that engender
weariness, sorrow, and suffering, (...) they are the ones who hear and carry out the word of
the Fully Enlightened One who is mild in speech. »?%

Dans le récit du Sommeil des Femmes et dans cette histoire de I’ASokavadana, les courtisanes

ont en quelque sorte un réle pédagogique?®

car elles sont le point de départ d’une révélation sur la
nature impermanente des choses et sur la vacuité des désirs. Dans ces récits apparait clairement la
distinction entre kama — le désir qui trompe le regard et fait voir de belles choses — et dharma — la voie
de la sagesse qui fait voir les choses telles qu’elles sont réellement. C’est donc dans |'orientation de
I'esprit (kdma ou dharma) que se situe la différence entre le plaisir sensoriel impur — lorsqu’il est
égoiste et crée un désir, un attachement et un manque — et le plaisir sensoriel pure — lorsqu’il est
altruiste et détaché de I'objet de perception. Sakyamuni et Upagupta, en réalisant la souffrance des
étres grace a ces courtisanes dont la beauté se révele étre une illusion, en faisant I'expérience du

détachement, atteignent le statut d’anagamin®° : cet événement constitue la premiére étape qui les

introduit sur la voie de 'idéal d’arhant.

Ainsi, bien que les courtisanes jouissent d’une certaine influence et d’une certaine popularité
dans les villes, elles apparaissent plutot de maniere péjorative dans le Bouddhisme : elles sont des
figures de débauche, adonnées aux plaisirs et aveuglées par leurs désirs et les plaisirs des sens.
Incarnant le vice et I'impureté de la condition de femme, elles sont le point de départ d’une révélation
sur la vraie nature des choses pour certaines figures importantes du Bouddhisme. Néanmoins, n’étant
pas condamnées par leur condition et pouvant elles aussi bénéficier de promotions karmiques, les

courtisanes peuvent étre valorisées dans leur volonté de conversion et de pratique du dharma.

287 STRONG, 1989, p. 180.

288 |pid., p. 279-184.

289 | jz Wilson considére le corps féminin comme un « instrument of instruction ». Voir WILSON, 1996, p. 184.
290 Cet état induit une sorte de premiére délivrance : grace a son détachement vis-a-vis du désir, I'anagamin
sortira a la fin de sa vie du kamadhatu et ne renaitra plus en tant qu’homme dans ses existences futures.

107



108

2.3.2.2. La courtisane comme figure prosélyte du Bouddhisme
Les courtisanes peuvent étre les destinataires d’un enseignement bouddhique : I'histoire

d’Upagupta et Vasavadatta, par exemple, se termine par un sermon — (pdrvakdalakaraniya katha)
servant d’introduction au discours dharmique et mentionnant notamment les thématiques du don

(dana) et de la moralité (sila) — et par la conversion de |a courtisane, devenue srotapanna®*

, qui décide
de prendre refuge en le Buddha, le Dharma et le Sangha. De méme, dans un autre récit de I'ouvrage

de Strong, les femmes du harem du roi Asoka écoutent les discours d’'un moine :

« Since, he reasoned, the women of the harem would be attached to worldly pleasures, he
limited himself to a sermon on the practice of dana and other good works. Upon hearing his
words, however, one of the concubines came out from behind the curtain and asked him
whether there was not more to the Buddha’s Dharma than this. The monk replied that he had
not realized he was being heard by someone of penetrating insight, and he then preached to
her the Four Noble Truths. »2%

Ce passage est a mettre en relation avec I’histoire de Vasavadatta : le discours sur la pratique
du dana fait en effet partie d’un discours d’initiation au Bouddhisme, il permet d’introduire certaines
pratiques élémentaires dont le don fait partie. Comme Vasavadatt3, la courtisane du harem devient

293 3 la suite d’un discours sur les Quatre Nobles Vérités, discours que les moines

Srotapanna
supposaient étre au-dela des capacités de compréhension des courtisanes, mais qu’ils ont finalement
dispensé sur leur demande. Ces récits ne sont pas sans rappeler celui de la conversion de la yaksi, mére
de Priyankara, dans le Samyutta Nikaya, que nous avons déja évoqué : le moine Anuruddha récite les
stances du Dharma que la yaksi écoute attentivement dans le but de se promettre de meilleures
renaissances, elle se place ainsi dans le réle du disciple (Sravaka). De plus, ces femmes, bien
gu’incarnant au départ une certaine bassesse morale — la yaksi est une démone, la courtisane une
tentatrice —, sont finalement glorifiées pour leur volonté de suivre les préceptes bouddhiques. A la fin

du récit issu de I’Asokdvadana, la courtisane Vasavadatta, étant re-née dans le royaume des devas, fait

méme I'objet d’un culte local :

21 Le érotapanna est I'initié qui vient d’entrer sur la voie de la Libération : ce statut lui garantit de ne pas renaitre
dans un statut inférieur et lui donne la possibilité d’atteindre le statut d’arhant au bout de sept renaissances.
292 STRONG, 1989, p. 296.

293 Comparer avec la traduction de PRZYLUSKI, 1923, p. 412 : « En ce temps-la, quand les maitres de la Loi
préchaient la Loi aux femmes, ils exposaient constamment le ¢astra du Don, le ¢astra des Défenses, le ¢astra de
la Naissance parmiles devas. Une femme, transgressant les ordres du roi, écarta le rideau, s’avanca vers le Maitre
de la Loi et lui demanda : « Quand le Tathagata, le Grand Eveillé, acquit sous I'arbre de Bodhi I'intelligence des
dharma, il eut I'intuition du Don et des Défenses. Eut-il en outre I'intuition des autres dharma ? » Le Maitre de
la Loi répondit : « Le Buddha eut I'intuition de tous (les dharmas). Celui qui conserve des courants (a¢rava) est
comme (s’il était br@lé) d’un fer rouge. Les maux se succédant s’accumulent et croissent comme un arbre
vénéneux. Celui qui pratique les huit (sections) de la Voie exacte éteint ainsi la douleur et I'accumulation (de la
douleur). » Ayant entendu ces paroles, cette femme obtint la voie de ¢rotapanna. » (A-yu-wang-tchouan, Chap.
10).

108



109

« And when the residents of Mathura heard this, they, as a group, paid homage to the body of
Vasavadatta. »*%*

Les courtisanes, lorsqu’elles étaient converties, pouvaient donc méme faire 'objet d’un culte
a Mathura : cela pourrait expliquer la présence si récurrente de figures féminines identifiables comme
des courtisanes sur les stipas. Y figurant au méme titre qu’une divinité ou qu’un étre éveillé, elles
pouvaient aussi faire I'objet d’offrandes. La présence de courtisanes est aussi attestée a Pataliputra,
notamment a travers la littérature. Dans le KGmasdtra, le Livre VI — portant sur les courtisanes — aurait
été inspiré d’un traité sur le désir (kamasastra), rédigé sur la demande des courtisanes de Pataliputra:
|"auteur en serait un jeune brahmin nommé Dattaka qui voulait apprendre les savoirs et les arts en
lesquels les courtisanes sont expertes, il leur rendit donc visite quotidiennement et devint si instruit
que Virasena, désignée porte-parole des courtisanes, formula une requéte collective, lui demandant
de leur enseigner comment plaire aux hommes. Suite a cela, Dattaka rédigea un traité sur les

courtisanes, ensuite intégré au Kamasatra par Vatsyayana®*®

. Pataliputra ayant été capitale des
empires Maurya et Sunga, et les courtisanes partageant un lien fort avec les capitales du fait de leur
activité auprés des rois et des membres de I'aristocratie, les ganikas y ont une place prépondérante :
cette affirmation permet & D. M. Srinivasan®® d’identifier la fameuse statue de Didargafij non pas
comme une yaksi — identification faite par la plupart des chercheurs — mais comme une courtisane
(ganika), exergant aupres d’un roi. Son attribut principal, le cauri, est généralement considéré comme

un signe de statut social inférieur — c’est I'attribut du serviteur — mais il est aussi, au méme titre que

les cruches d’eau, le marqueur des courtisanes au service du roi®’.

Par leur statut social et la popularité dont elles jouissent, particulierement aupres des
membres de la royauté, par leur intérét pour les préceptes bouddhiques et par I'attention que leur
accorde les textes et surtout I'iconographie, les courtisanes bénéficient d’un statut privilégié dans la

2% |’'une des

société. Elles peuvent méme faire figures de vertu et d’exemplarité. Dans le Gandavyiiha

kalyanamitras®®®

gue rencontre Sudhana s’avére étre une courtisane prénommée Vasumitra. Ici, c’est
la courtisane qui devient figure de transmission du Dharma. Sudhana lui demande3® de I'instruire sur

les pratiques des bodhisattvas. Elle prétend avoir atteint un état de détachement total du désir (virdga

294 STRONG, 1989, p. 184.

295 DONIGER (tr.), KAKAR (tr.), 2002, KS, I. 1.11. Voir aussi le commentaire de Yasodhara, p. 4-5.

296 SRINIVASAN, 2005.

297 Comparer avec les Fig. 93., Fig. 109, Fig. 116, Fig. 117.

238 ROBERTS (tr.), 2021, Gv, 28.

299 Un kalyanamitra est un individu praticipant au progrés spirituel de son ami.

300 précisons que, dans le Gandavyiha, lorsque Sudhana est 3 la recherche de Vasumitr3, les habitants qu’ils
rencontrent sont de deux types : les uns considerent la courtisane comme une femme impure et tentatrice que
tout homme vertueux doit éviter (28.2) ; les autres, connaissant personnellement Vasumitra, louent ses vertus
et encouragent Sudhana a la rencontrer, arguant qu’elle lui sera favorable dans sa quéte de la bouddhéité (28.3).

109



110

kotigata). Son pouvoir est celui de lillusion: elle est capable de changer d’apparence afin de
transmettre la parole dharmique. Paradoxalement, les étres I’'abordant sont remplis de désir pour elle,
mais c’est en suscitant le désir par son apparence séduisante que la courtisane réussit a les détacher

de leur désir :

« When beings whose minds are encircled by desire come before me, | teach all of them the
Dharma so that they will become free from desire. When they hear the Dharma, they attain
freedom from desire. »3%

Afin d’exprimer le respect qu’il éprouve pour elle, Sudhana effectue méme une
circumambulation autour de la courtisane. La courtisane est ici considérée comme étant digne de se

voir rendre un culte en récompense de sa vertu :

« Then Sudhana, the head merchant’s son, bowed his head to the feet of the courtesan
Vasumitra, circumambulated the courtesan Vasumitra many hundreds of thousands of times,
keeping her to his right, and, looking back again and again, departed from the courtesan
Vasumitra. »%

Les courtisanes peuvent aussi faire figures d’exemplarité au travers de leurs actions: les
courtisanes sont des donatrices. Dans le Mahdparinirvanasiatra®®, |la courtisane Ambapali fait don de
son parc de manguiers au Buddha et a la communauté des moines : elle est présentée en dévote et

écoute attentivement, a la suite de sa donation, un discours dharmique prononcé par le Buddha.

Dans le Kamasdtra, il est mentionné comment les courtisanes doivent dépenser leur argent :
les ganikas étant les plus fortunées, les plus influentes, et davantage admirées, contribuent
financierement a la création de temples et effectuent des donations plus ou moins conséquentes au

profit des brahmins — et sans doute aussi des moines bouddhistes :

« The top courtesans de luxe spend their excess profits by building temples, pools, and
gardens; setting up raised mounds and fire altars ; giving thousands of cows to Brahmins
through the mediation of people worthy to receive them ; bringing and offering articles of
worship to the gods, or providing money sufficient to spend on that worship. »*%

La participation financiére des courtisanes a la vie des temples est également attestée par des
inscriptions. La plus célébre fut retrouvé a Maholi, prés de Mathura et est datée entre 75 et 100 de
notre ére : c’est celle de Vasu, une ganika ayant fait don d’un silapata jain, mais aussi d’un sanctuaire,
d’une grande salle, d’une fontaine :

1. namo arahato vardhamanasa adaye ganika-
2. ye lonasobhikaye dhitu Sramanasavikaye

301 1pid/., 28.14.

302 1pidl., 28.21.

303 \AJIRA (tr.), STORY (tr.), 2013, 24.

304 DONIGER (tr.), KAKAR (tr.), 2002, KS, VI. 5.28.

110



111

nadaye ganikaye vasuye arahato devik[u]la

ayagasabha prapa Sil[a]pato patisth[a]pito nigatha-

na(m) arahatayatane sah[a] matare bhaginiye dhitare putrena
sarvena ca parijanena arahata pujaye

oA W

“Adoration to the arhat Vardhamana! A shrine of the arhat (Grahato devikula), an assembly
hall for an object of worship (Gyagasabha), a cistern (prapa), and a stone slab (Silapata) were
established in the sanctuary of the Nirgrantha arhats by Vasu, a junior (?) courtesan, [who is]
the daughter of Lonasobhika3®, the matron (?) courtesan, and the female disciple of the
ascetics (Sramanasavika), with her mother, her sister, her daughter, her son and her whole
household, for the sake of honoring of the arhats.”3%

Les courtisanes apparaissent donc comme des donatrices, faisant usage de leurs gains avec
altruisme et générosité. Leurs donations sont matérielles et concernent la vie religieuse : il peut s’agir
de parcs, de temples, de fontaines, de sculptures venant orner le stipa. La représentation des
courtisanes sur les stipas est donc loin d’étre impossible: elles ont pu y étre figurées en
remerciements de leurs donations. Comme pour les yaksis, elles sont au départ jugées impures et
malfaisantes, mais leur choix de la conversion prouvant leur aspiration a la vertu leur vaut sans doute

307

d’étre représentées comme des figures protectrices et transmettrices du Dharma*®’ sur les temples

d’une religion dont elles incarnent le modele de fideles idéales.

Ainsi, le roi et la courtisane sont présentés comme des figures ambiglies : du fait de leur
inscription dans un contexte urbain, et de I'importance du luxe et du plaisir dans leur quotidien, ils
partagent un mode de vie qui est a I'opposé de I'idéal ascétique proné par le Bouddhisme. Pourtant,
leur statut dans la hiérarchie sociale et leur richesse sont justifiés par un héritage karmique prouvant
leur vertu. Le roi, par une pratique des préceptes bouddhiques dans I'exercice du pouvoir, est
présenté, dans les textes canoniques et dans les récits légendaires, en modele de conduite au travers
de sa dévotion et de ses donations a la faveur de la communauté bouddhique. La courtisane, bien
gu’elle soit assujettie au vice du fait de sa nature féminine, apparait officieusement, au travers des
textes narratifs — et beaucoup moins dans les textes canoniques —, comme une figure d’influence
populaire et comme un modele éventuel d’exemplarité par sa capacité a se tourner vers la voie de

I’Eveil et a se promettre de meilleures renaissances.

305 | e statut de courtisane faisait I'objet d’une transmission de mére en fille. Le fils, en revanche, prenait le statut
du peére.

306 QUINTANILLA, 2007, p. 282.

307 | 3 transmission de la parole dharmique peut aussi apparaitre de maniére non figurée a travers la présence de
I'oiseau (Fig. 35, Fig. 36). L'oiseau en tant que représentation métaphorique de la belle voix, voire de la voix en
tant que réceptacle d’un discours dharmique, légitimise la présence de ces courtisanes voluptueuses sur les
stdpas. Ces courtisanes sont alors dignes d’étre regardées et écoutées car elles émanent, a travers leur beauté
physique et leur belle voix symbolisée par I'oiseau, le Dharma.

111



112

Notre enquéte fait apparaitre qu’au sein du Bouddhisme, le luxe et les plaisirs des sens font
donc I'objet de considérations multiples en fonction du type de source et de leur destinataire. Le canon
pali était sans doute davantage connu des moines : les textes théoriques qui le composent ont une
visée disciplinaire qui dicte une conduite ascétique a respecter par la communauté monastique et
discrédite tout ce qui est susceptible de détourner ses membres de la voie de I'Eveil. D’autres textes,
plus narratifs —mélant souvent la légende a I’historicité d’un événement — ou prescriptifs, sont destinés
a la lecture ou a la récitation orale par des membres de la société laique. Les discours bouddhiques
adaptent leurs enseignements a leur public. Ainsi, le contenu du discours varie selon qu’il s’adresse
par exemple a un moine, a un roi ou a une femme. Il faut donc nuancer les contradictions mises en
lumiére tout au long du développement : elles se semblent apparaitre que parce que les destinataires

de notre corpus iconographique et littéraire divergent.

Le luxe et I'importance des plaisirs des sens se manifestent d’abord a travers les offrandes et
les représentations des plaisirs des sens dans |'iconographie des stdpas qui, nous l'avons vu,
apparaissent en contradiction avec le renoncement amorcé par le Grand Départ. Néanmoins, il faut
distinguer, lorsque les sens sont sollicités dans un but de tentation et lorsqu’ils le sont dans un but de
célébration. Le premier, en effet, suscite le désir (tanha), le second I'aspiration (pranidhana) ; I'un est
égoiste — car il s’agit de se satisfaire — et tourné vers la satisfaction des plaisirs du corps, I'autre est
altruiste — car il est don a un autre que soi-méme — et tourné vers la réalisation d’un état spirituel
supérieur, celui de buddha. Ainsi, les figures féminines sur les stiipas peuvent étre observées avec
désir, liant celui qui regarde au monde matériel et sensoriel, ou avec aspiration, I'invitant a se détacher
des sens pour se libérer de toute souffrance. Ce sont donc l'intention de I'offrande et la pensée qui
nait de la perception de ces représentations qui induisent le caractére condamnable ou méritoire d’un

acte:

« They are not sensual pleasures, the pretty things in the world: a person’s sensual pleasure is
lustful intention; the pretty things remain just as they are in the world, but the wise remove
the desire for them. »3®

Les figures féminines incarnent donc une forme de beauté qui ne tient pas du plaisir des sens :
celui qui est sage et détaché du monde matériel est en mesure de les observer avec une sorte
d’objectivité désintéressée. Il pourra dire qu’elles sont belles car elles symbolisent la chance et

I"abondance, la prospérité et la fertilité : leur beauté est celle du Bon et du Bien. Par leur présence sur

308 BODHI (tr.), 2012, AN, 11I. 411.

112



113

le stipa, elles attirent le positif et participent a créer une atmosphere dans laquelle le Buddha pourra

se manifester.

Le caractére sensoriel de I'espace sacré bouddhique, dans lequel sont réalisées des rituels
d’offrandes a la divinité participe a créer un environnement divin, digne de la condition du Buddha.
Par des offrandes sollicitant les sens de distance de la divinité — le parfum ou I’encens pour I'odorat, la
musique ou le chant pour 'ouie, des fleurs, des lampes ou des images pour la vue —, le Buddha est
invité a se manifester aupres du fidele. Dans l'iconographie, la représentation, en abyme, de ces
offrandes permet de représenter la présence immatérielle et non figurée du Buddha : ces offrandes
sensorielles fonctionnent comme une représentation aniconique de la divinité, suggérant sa présence
par le biais de symboles. Dans les textes aussi, le Buddha transparait au travers de la sensorialité qui
indique sa présence : par son parfum, par sa voix mélodieuse ou rugissante, par la splendeur de son
apparence, le Buddha informe les dévots qu’il est bel et bien la. Ainsi, dans une sorte de
communication réciproque par le biais des sens de distance, les fidéles se rendent perceptibles aux
sens du Buddha grace aux offrandes, et le Buddha se rend perceptible aux sens des fidéles grace aux
caractéristiques de son corps parfait. La sensorialité de I'atmosphére du rituel d’offrandes induit donc

un sentiment de communion entre I’humain et le divin.

Nous avons repéré également, dans l'iconographie, des figures qui n’avaient, a priori, pas de
lien avec le Bouddhisme. Les yaksis et les courtisanes qui apparaissent tant de fois sur les stipas sont
des figures féminines issues d’un contexte profane ou mondain. Leur inclusion aux édifices sacrés, qui
parait en décalage avec le concept bouddhique de détachement, est justifiée par I'emploi d’une
iconographie panindienne que I'on retrouve ailleurs, en contexte jain par exemple. Elle est le reflet
d’une logique de séduction par le biais des sens qui s’inscrit dans une logique plus large visant a la
conversion. Dans un premier temps, I'attrait par le matériel et le sensoriel passe par une séduction :
|"apparence du temple d’un coté, la promesse d’une promotion sociale, accompagnée de richesses, de
I"autre. Ensuite, les préceptes bouddhiques enseignent la pratique du ddana, qui permet justement de
cultiver des mérites et de se garantir de meilleures renaissances. Enfin, lorsque la richesse, la beauté
et le statut social témoignent de I'accumulation de mérites, le Bouddhisme enseigne le détachement
des sens. Comme dans la vie du Bodhisattva Sakyamuni, le luxe et le plaisir des sens sont des
récompenses liées aux mérites antérieurs, mais le renoncement aux biens matériels et aux sens a
travers I'épisode Grand Départ est ce qui amorce réellement I'entrée du sage sur la voie de I'Eveil et |a
promesse de la Libération. Les femmes représentées sur les stipas, qu’elles soient yaksis ou
courtisanes, font, elles aussi, figures d’exemplarité. En tant que symboles de bon augure et en tant que
femmes, elles incarnent la possibilité d’'une conversion, i.e. d’'un passage du vice a la vertu, du laid au

beau, du pauvre au riche, des étres situés en bas de I'échelle sociale — une démone, une débauchée —

113



114

a ceux qui dominent la hiérarchie sociétale — des figures incarnant I'abondance, dignes d’étre

représentées en tant que modeles de conduite, sur un édifice sacré.

114



115

ANNEXES

L
A

i, Sanci, Stapa 1, Porte Est.

Fig. 1 Hommage musical a I'arbre de la Bodh

Fig. 2 Médaillon, Bharhut.

115



116

4 Ve .\ o7 L i

v / A

' P \\..ki!/m
- ._krt.,.rnf/ik;u. hp:ﬁ»..

/4

M vw é\,ﬁ.,.._,,m\h

DR G et
N -
e fod g P

£

Porte Nord, Pilier gauche

7

1

pa

Fig. 3 Hommage musical au stipa, Sarci, St

116



117

Fig. 4 Détail du chaudron de Gundestrup, Danemark Fig. 5 Dieu de I'Oxus, sous la forme de
(MANASSERO, 2013). Marsyas, Takht-i-Sangin, Tadjikistan

(MANASSERO, 2013).

Fig. 6 Danseuse et orchestre féminin, Pawaya.

117



118

Fig. 7 La visite d’Indra a I'Indrasaila, Safict, Stipa 1, Porte Nord.

118



119

Fig. 8 Hommage au siége de la Bodhi, Sarici, Stipa 1, Porte Nord, pilier gauche.

119



120

Fig. 9 Sommeil des Femmes, Gandhara.

ﬁ&‘é"ﬁf

Fig. 11 Scéne précédant le Sommeil des Femmes, Gandhara.

120



121

58.1.154

Fig. 12 Danseuse et musiciennes, Trésor de Begram (AMBERS, 2014).

Fig. 13 Musiciennes, Trésor de Begram (AMBERS, 2014).

Fig. 14 Musiciennes, Mathura
(QUINTANILLA, 2007).




122

Fig. 16 Procession du roi Prasenajit, Safici, Stapa 1, Porte Nord, Fig. 17 Cortege royal sortant de Rajagrha, Safici, Stdpa 1, Porte
pilier gauche. Nord, pilier gauche.

122



123

a, Safici, Stupa 1, Porte Ouest.

Fig. 18 Détail du Siége de Kusinagar

Fig. 19 Hommage royal au temple de la Bodhi, Sarfici, Stipa 1, Porte Est.

123



124

Fig. 20 « the music of the gods accompanied by (?) a mimic dance », Bharhut
(MARCEL-DUBOIS, 1941).

Fig. 22 Candra yaksi, Bharhut

Fig. 21 « The grand headdress of Buddha, in the Assembly Hall of the Devas », Bhdrhut.
(CUNNINGHAM,1879).

124



125

Fig. 25 Scéne bachique, Gandhara.

125



126

Fig. 26 Femme jouant de I’harmonica, Sanghol (GUPTA, 1985).

Fig. 27 Tentation des filles de Mara, Gandhara.

/ & W :

L

Fig. 28 Tentation des filles de Mara et Armée de Mara, Sarici, Stipa 1, Porte Nord.

126



127

Fig. 29 Naissance du Buddha, Gandhara.

Fig. 31 Naissance du Buddha, Gandhara (TISSOT, 1985).

127



Fig. 33 Premier bain du Buddha, Mathurd, (SCHMID).




129

Fig. 35-36 Femmes a l'oiseau, Bhitesvara.

Fig. 37 Frise sur pilier d’Asoka n® 26, Safici, Stipa 1,
Porte Nord.

Fig. 38 Médaillon avec un paon, Bharhut.

Fig. 39 Femme aux fleurs, terre cuite, Chandraketugarh. Fig. 40 Peigne en ivoire, Chandraketugarh.

129



130

T ""\ £
) \\.—K

’?Tq_—r_— —

Fig. 44 Médaillon fleuri, Bharhut.

Fig. 46 Reliquaire, dit « The Kaniska Casket »,
Fig. 45 Encensoir en bronze, Gandhara Shah-ji-ki-Dheri.

(ROSEN STONE, 2004).

130



131

Fig. 47 Contenu de reliquaire, Bajaur (JONGEWARD, ERRINGTON, SALOMON, BAUMS, 2012).

Fig. 48 Reliquaire et son contenu, Gandhara (JONGEWARD, ERRINGTON, SALOMON, BAUMS, 2012).

131



132

Fig. 49 Femme tenant un bouquet
de lotus, Sanghol (GUPTA, 1985).

Fig. 52 Stdpa miniature avec fleurs et empreintes de main incisées,
Gandhdara (JONGEWARD, ERRINGTON, SALOMON, BAUMS, 2012).

132



133

= 'v D ZIE A
Fig. 54 Dipamkara sous les fleurs suspendues,
Gandhara.

L S e e o e

Fig. 55 L’offrande des quatre bols, Gandhara.
Fig. 53 Dipamkara sous les fleurs suspendues, Gandhara.

Fig. 56 Le premier sermon, Loriyan Tangai.

133



134

Fig. 58 Parinirvana du Buddha, Gandhara.

Fig. 59 Buddha ascétique, frise avec brile-parfum, Gandhara.

Fig. 60 Partage des reliques, Gandhara (FOUCHER, 1950). Fig. 61 Piédestal d’un Bodhisattva, Kharkai
(FOUCHER, 1950).

134



135

Fig. 62 Femme se parant d’un collier, Fig. 63 Femme se parant d’un collier, Fig. 64 Femme au miroir se parant
Bhatesvara. Sanghol (GUPTA, 1985). d’un collier, Sanghol (GUPTA, 1985).

135



136

[

Fig. 66 Femme se parant de boucles
d’oreilles, Sanghol (GUPTA, 1985).

Fig. 67 Femme au miroir, Sanghol (GUPTA,
1985).

Fig. 68 Médaillon avec femme au miroir, Bharhut.

136



137

Fig. 69 Femme se parant de mala, Mathura.

Fig. 70 Femme se faisant coiffer, Mathura.

137



138

Fig. 71 Détail de la Fig. 22, Bharhut.

138



139

— et
7idi2%
=

ara.

Fig. 72 Yaksi, Batanm

139



140

Fig. 73 “Yaksi”’, Chandraketugarh.

Fig. 74 Déesse de la prospérité, Chandraketugarh.

140



141

Fig. 75 Salabhafijika, Safci, Stapa 1.

Fig. 76 Salabharjika, Safici, Stipa 1, Porte Est.

Fig. 77 Salabha#jika, Sonkh.

141



142

Fig. 78 Gajalaksmi, Safici, Stapa 1, Porte Nord.

Fig. 80 Femme tenant une cloche ou un cauri,
Sanghol (VARADPANDE, 2006).

v
v
~ « 43

Fig. 79 Laksmi, Saficr, Stdpa 2.

142



143

Fig. 81 Femme tenant un fruit et un Fig. 82 Femme buvant, Sanghol Fig. 83 Femme tenant une cruche et
plateau, Sanghol (GUPTA, 1985). (GUPTA, 1985). une grappe de mangues, Bhiitesvara
(VARADPANDE, 2006).

143



144

Fig. 84 Vihara et temple a la yaksi, mére de Piyarnkara (TOURNIER).

144



145

Fig. 85 Femme portant un plateau et une cruche, Mathura Fig. 86 Femme portant un plateau et une cruche, Mathura.
(QUINTANILLA, 2007).

145



146

Fig. 88 Femme tenant une cruche
de son coude, Mathura (GUPTA,
1985).

ol

Fig. 89 Femme portant une cruche, Mathurd (QUINTANILLA, 2007).

146



147

Ble S

Fig. 90 Mithuna, Nagarjunikonda

Fig. 92 Héracles, ivre, soutenu par deux femmes,
Gandhara.

i s = ’ LF Lol

Fig. 94 Courtisane en état d’ivresse, Mathurda (QUINTANILLA,
2007).

Fig. 93 Roi (Asoka ?) entouré de deux femmes, Safici,
Stdpa 1, Porte Sud, pilier gauche.

147



Fig. 98 Scene bachique, Gandhara.

148



149

Fig. 99 Gaja-Laksmi, Khandagiri.

Fig. 100-102 Gaja-Laksmi, Bharhut.

Fig. 103 Gaja-Laksmi, Kausambir.

Fig. 104 Gaja-Laksmi, Monnaie d’Azilisés.

149



150

Fig. 106 Le Sermon aux Sakyas, Safici, Stipa 1, porte Nord, pilier droit.

150



151

Fig. 107 Le roi Asoka récupére les reliques a Ramagrama, Sarici, Stipa 1, porte Sud.

e R Tl - Jrice ¢ —

Fig. 108 Siége de Kusinagara par les sept rois, Sarici, Stipa 1, porte Ouest. Détail Fig. 18.

151



152

Fig. 109 Le roi des Mallakas de Kusinagara, Safici, Stipa 1, porte Ouest.

i e

— B o -
Fig. 110 Donateur dans un palanquin, Kanaganahalli Fig. 111 Donateur tenant un enfant dans un palanquin,
(TOURNIER). Kanaganahalli (TOURNIER).

152



153

5 A R T ) 4
Fig. 114 Donateur dans un char tiré par des chameaux,

Fig. 113 Donateur dans un char tiré par des chevaux, ;
Kanaganahalli (TOURNIER). Kanaganahalli (TOURNIER).

153



154

Fig. 116 Roi en délassement, entouré de femmes, Roi
Matalaka, Kanaganahalli (POONACHA, 2011).

Fig. 117 Roi en délassement, entouré de femmes, Roi sri
Chimukha Satavahana, Kanaganahalli (POONACHA, 2011).

104



155

e

Fig. 118 Acte de donation aux moines, Roi Satakarni, Kanaganahalli (POONACHA, 2011).

155



156

REMERCIEMENTS 2
SOMMAIRE 3
LISTE DES ABREVIATIONS 4
INTRODUCTION 5

1. LES CINQ SENS DANS LE BOUDDHISME : REPRESENTATIONS, CULTE ET PRATIQUES DU

BOUDDHISME 10
1.1. L’ouie 10
1.1.1. La musique pour honorer le Buddha 10
1.1.2. Identification des instruments de musique représentés 12
1.1.3. La musique pour honorer les figures royales 13
1.1.4. Musique et danse dans le culte du Buddha : les fétes bouddhiques 16
1.1.5. La musique et la danse comme plaisirs des sens et comme moyens de séduction 18
1.1.6. La représentation de la musique céleste 22
1.1.7. La représentation du son agréable sous la forme d’un oiseau 26
1.1.8. Conclusion 29
1.2. L’odorat 29
1.2.1. Littérature, images et matériel archéologique : les références aux bonnes odeurs 30
1.2.2. Le corps sacré est un corps parfumé : les bonnes odeurs comme indicatrices de la présence du
Buddha 32
1.2.3. Honorer et invoquer le Buddha par les bonnes odeurs 35
1.2.3.1. Les bonnes odeurs indicatrices de la présence du Buddha 35
1.2.3.2. Les bonnes odeurs pour invoquer le Buddha 36
1.2.3.3. Une thématique récurrente dans les récits bouddhiques : la « canopy of flowers » 37
1.2.3.4. La « canopy of flowers » dans I'iconographie bouddhique 39
1.2.3.5. Les encensoirs et les brile-parfums dans I'iconographie bouddhique 40
1.2.4. Conclusion 43
1.3. La vue 45
1.3.1. Les signes extérieurs de beauté 45
1.3.1.1. Les bijoux 46
1.3.1.2.  Les coiffures 46
1.3.1.3. Lessignes de beauté du visage 47
1.3.1.4. Lessignes de bon augure dans les ornements 47
1.3.1.5. Les pierres précieuses 49
1.3.2. Les figures de beauté dans I'iconographie des stlipas 51
1. Nature et féminité 51
2. Des yaksis bienfaitrices ? 53
3.  Luxe et féminité 54
4.  Une féminité de bon augure et apotropaique 58
1.3.3. La beauté est signe de vertu 59
1. Lesyaksis : des divinités malfaisantes ou vertueuses ? 59
2. Labeauté du Buddha 64

156



1.3.4. Conclusion
1.4. Les sens de contact : le goit et le toucher
1.5. La différence entre les sens de distance et les sens de contact

1.6. Conclusion

2. LA PERCEPTION AU CCEUR DU PROSELYTISME BOUDDHIQUE

2.1. Les figures féminines sur les stiipas : figures de sensualité
2.1.1. Les figures féminines sur les stdpas : I'incarnation de figures de tentation ?
2.1.2. Le stdpa en tant qu’espace sacré
2.1.3. L'intégration de modeéles de représentation panindiens
2.1.4. La dimension esthétique des édifices bouddhiques

2.2, Le gain des mérites karmiques par des offrandes « sensibles »

2.2.1. Les mérites accumulés grace aux donations
2.2.2. L’obtention de récompenses liées au corps
2.2.3. Gain de richesses et promotion sociale
2.3. Le role des figures d’influence et de prosélytisme : le roi et la courtisane
2.3.1. La figure du roi : des plaisirs des sens au respect des préceptes bouddhiques

2.3.1.1. Leroi: figure d’hybris entre luxe et plaisirs des sens

2.3.1.2.  Le roi comme figure laique du Dharma : le cakravartin

2.3.1.3.  Leroi comme modele de conduite a travers le dana
2.3.2. La courtisane : figure de vice ou femme d’influence ?

2.3.2.1.  Une féminité tantot louée, tanto6t critiquée

2.3.2.2.  lacourtisane comme figure prosélyte du Bouddhisme

CONCLUSION

ANNEXES

TABLE DES MATIERES

BIBLIOGRAPHIE

Sources Primaires
Littérature secondaire

157

66

67

72

76

78

78
78
80
81
84

85
85
87
90

92
93
93
95
97
102
102
108

112

115

156

158
158
159

157



158

« Access to Insight (BCBS Edition) ». https://www.accesstoinsight.org/index.html.

APTE, Vaman Shivaram. 1957. Revised and Enlarged Edition of Prin. V. S. Apte’s The Practical Sanskrit-
English Dictionary. Prasad Prakashan. 3 vol. Poona. https://dsal.uchicago.edu/dictionaries/apte/.

Corpus Inscriptionum Indicarum - Vol. Il, Part Il. - Bhdrhut Inscriptions, éd. H. Liders, Revised and
supplemented by E. Waldschmidt and M. A. Mehendale. Ootacamund : ASI, Government Epigraphist
for India, 1963.

Dhammapada (lllustrated): Treasury of Truth, éd. & tr. V. Weragoda Sarada Maha Thero. Singapore:
The Singapore Buddhist Meditation Centre, 1993.
https://www.wisdomlib.org/buddhism/book/dhammapada-illustratéd.

EDGERTON, F. 1953. Buddhist hybrid sanskrit grammar and dictionary 2. 2. New Haven: Yale Univ. Press
[u.a.].

Lalitavistara, Leben und Lehre des Cdkya-Buddha, Part |, éd. S. Lefmann. Halle A.S: Verlag der
Buchhandlung des Waisenhauses, 1902.
https://archive.org/details/in.gov.ignca.9299/page/n3/mode/2up

Le Mahavastu : Texte sanscrit publié pour la premiere fois accompagné d’introductions et d’un
commentaire, éd. E. Sénart. 3 vols. (Société Asiatique, Collection d’Ouvrages Orientaux, Seconde
Série.) Paris: Imprimerie Nationale. 1882-1897.

MONIER-WILLIAMS, M. 1872. A Sanskrit-English dictionary etymologically and philologically arranged
with special reference to Greek, Latin, Gothic, German, Anglo-Saxon, and other cognate Indo-European
languages. Oxford: The Clarendon Press.

NAKANISHI, M. (éd.), VON HINUBER, O. (éd.). 2014. « Soka-Daigaku Kokusai bukkyogaku koto
kenkydsho nenpd (BIffi K% - ELABFESEHZAT - F4R), Annual report of the International
Research Institute for Advanced Buddhology at Soka University, Vol. 17 (2013), Supplement:
Kanaganahalli Inscriptions ». The International Research Institute for Advanced Buddhology, Tokyo:
Soka University.

Prasendgjitpariprccha, éd. & tr. V. Tournier et P.-D. Szanté, inédit.

RHYS DAVIDS, T. W. et STEDE, W. 1921-1925. The Pali Text Society’s Pali-English Dictionary.
https://gandhari.org/dictionary?section=ptsd.

The Mahdvastu: a new edition, éd. K. Marciniak. Bibliotheca Philologica et Philosophica Buddhica,
volume XIV, 1. Tokyo: The International Research Institute for Advanced Buddhology, 2019.

The Malavikagnimitram, éd. S. Pandurang Pandit. Government Central Book Dep6t. Bombay Sanskrit
Series, N° VI. Bombay: Printed at the Nirnaya-Sagara Press, 1889.

The Valmiki RGMayana Critical Edition - Vol. V Sundarakdnda, éd. G. C. Jhala. Baroda: Oriental Institute,
1966.

158


https://dsal.uchicago.edu/dictionaries/apte/

159

The Vikramorvasiyam, éd. S. Pandurang Pandit et B. Ramchandra Arte. Government Central Book
Depo6t. Bombay Sanskrit Series, N° XVI. Bombay: Printed at Javaji Dadaji’s Nirnaya-Sagara Press, 1901.
https://archive.org/details/in.ernet.dli.2015.326928/page/n1/mode/2up

ALl, D. 2004. Courtly Culture and Political Life in Early Medieval India. Cambridge Studies in Indian
(History and Society, n° 10.) Cambridge: Cambridge university press.

ALLOA, E. 2009. “Metaxu. Figures de la médialité chez Aristote”. Revue de métaphysique et de morale,
Vol. 62, n° 2, 2009, p. 247-262.

AMBERS, J. (éd.). 2014. Looted, recovered, returned: antiquities from Afghanistan: a detailed scientific
and conservation record of a group of ivory and bone furniture overlays excavated at Begram, stolen
from the National Museum of Afghanistan, privately acquired on behalf of Kabul, analysed and
conserved at the British Museum and returned to the National Museum of Afghanistan in 2012. Oxford:
Archaeopress Archaeology.

ANANDAJOTI BHIKKU (éd). 2020. The Nidanakathd, or Introduction to the Jataka from Buddhist Birth
Stories. Traduit par T.W. RHYS DAVIDS. https://holybooks.com/the-nidanakatha-jataka-stories/.

AUBOYER, J. 1968. L’Afghanistan et son Art. Paris: Editions Cercle d’Art.

BAREAU, A. 1962a. “La construction et le culte des stipa d’aprés les Vinayapitaka”. Bulletin de I’Ecole
francaise d’Extréme-Orient, vol. 50, n° 2, 1962, p. 229-274.

———.1962b. “La légende de la jeunesse du Buddha dans les Vinayapitaka anciens”. Oriens Extremus,
vol.9,n° 1, 1962, p. 6-33.

BAUTZE-PICRON, C. 2001. « Yama et Yamuna, Le Vieil homme et la belle: Mort et renaissance aux
portes des monuments d’Ajanta ». in: CHOJNACKI, C. (éd.). 2000. Les dges de la vie dans le monde
indien: actes des journées d’étude de Lyon (22 - 23 juin 2000). (Collection du Centre d’Etudes et de
Recherches sur I'Occident Romain, N.S., Nr. 24.) Paris: Boccard.

BAWA, S. 2002. “From Aditi/Laksmi to Dugdhadharini: a Gendered Analysis of Iconography in Post-
Mauryan Art”. Proceedings of the Indian History Congress, n° 63, 2002, p. 121-137.

BECKER, J. 1967. “The Migration of the Arched Harp from India to Burma”. The Galpin Society Journal,
Vol. 20, March 1967, p. 17-23.

BENDALL, C. (tr.), et ROUSE, W. H. D. (tr.). 1922. Siksh@samuccaya. (Indian Texts Series.) London: John
Murray, Albemarle Street.

BHATTACHARYA, P., et CHOWDHURY, S. 2021. “How the Ancient Indian Vind Travelled to Other Asian
Countries: A Reconstruction though Scriptures, Sculptures, Paintings and Living Traditions”. National
Security, Vivekananda International Foundation IV (1), 2021, p. 44-62.

BLOCH, J. 1950. Les Inscriptions d’Asoka. (Les Belles Lettres.) Paris: Emile Senart.
https://ia902906.us.archive.org/12/items/blochinscriptionsdasoka_773_N/Bloch-
Inscriptions_d_Asoka.pdf.

BODHI, B. (tr.). 2000. The Connected Discourses of the Buddha: A Translation of the Samyutta Nikaya.
(The Teachings of the Buddha.) Boston: Wisdom Publications.

159



160

BODHI, B. (tr.). 2012. The Numerical Discourses of the Buddha: A Translation of the Anguttara Nikaya.
(The Teachings of the Buddha.) Boston: Wisdom Publications.

BRIE, M. 2018. «Histoire des yeux en pierre des sculptures antiques ».
https://www.mariellebrie.com/histoire-des-yeux-en-pierre-des-sculptures-antiques/.

CAMBON, P. 2010. Pakistan: terre de rencontre, ler-Vie siécle: les arts du Gandhara. Paris: Musée
Guimet, Editions de la Réunion des musées nationaux.

CARTER, M. L. 1968. “Dionysiac Aspects of Kusana Art”. Ars Orientalis, n° 7, 1968, p. 121-146.

———. 1982. “The Bacchants of Mathura: New Evidence of Dionysiac Yaksha Imagery from Kushan
Mathura”. The Bulletin of the Cleveland Museum of Art, vol. 69, n° 8, 1982, p. 247-257.
https://www.jstor.org/stable/25159785.%20Accessed%2020%20Jun.%202022.

CHALMERS, R. (tr.), et COWELL, E. B. (éd.). 1895. The Jataka, or, Stories of the Buddha’s Former Births.
London: C. J. Clay and Sons, Cambridge University Press Warehouse

CHAMBRY, E. (tr.). 1969. Philébe [ou Du Plaisir]. (La Bibliothéque électronique du Québec. Vol. 7,
version 1.01. Philosophie.) E-book. https://www.beq.ebooksgratuits.com/Philosophie/Platon-
Philebe.pdf.

CHANDRA, P. 1985. The Sculpture of India: 3000 B.C. - 1300 A.D. ; [Exhibition Dates: Nat. Gallery of Art,
5 May - 2 September 1985]. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

COLAS, G. 1989. “L’instauration de la Puissance divine dans I'image du temple en Inde du Sud”. Revue
de I'histoire des religions, n® 206 (2), 1989, p. 129-150.

COLLETT, Alice (éd.). 2013. Women in Early Indian Buddhism: Comparative Textual Studies. New York:
Oxford University Press.

CONZE, E. (tr.). 1973. The Perfection of Wisdom in Eight Thousand Lines & Its Verse Summary. (Wheel
Series 1.) Bolinas: Four Seasons Foundation; distributed by Book People, Berkeley.
https://ia800101.us.archive.org/9/items/PranjaparamitaRatnagunasamcayagatha/Pranjaparamita-
Ratnagunasamcayagatha.pdf.

COOPER, D. E. 2005. « Buddhism, Beauty and Virtue ». in: JAMES, P. (éd), et COOPER, D. E. (éd).
Buddhism, Virtue and Environment. London: Routledge.

CORT, J. 1987. “Medieval Jaina Goddess Traditions”, Numen, Vol. XXXIV, Fasc. 2, p. 235-255.
COWELL, E. B. (tr.), MULLER, M. (tr.), et TAKAKUSU, J. (tr.). 1962. Buddhist Mahdyana Texts. Vol. XLIX.
(The Sacred Books of the East.) New Delhi: Motilal Banarsidass.

CUEVAS, B. J., et STONE, J. E. (éd). 2007. The Buddhist Dead: Practices, Discourses, Representations.
(Studies in East Asian Buddhism, n° 20.) Honolulu: University of Hawai'i press.

CUNNINGHAM, A. 1879. The Stdpa of Bharhut : a Buddhist monument ornamented with numerous
sculptures illustrative of Buddhist legend and History in the third century B.C. London: W.H. Allen&Co,
publ. by order of the Secretary of State for India in Council.

CZUMA, S. J., et MORRIS, R. 1985. Kushan sculpture: images from early India. Cleveland, Ohio:
Cleveland Museum of Art in cooperation with Indiana University Press.

160



161

DEHEJIA, V. (éd). 1997. Representing the Body: Gender Issues in Indian Art. New Delhi: Kali for women
in association with the Book Review Literary Trust.

———. 2009. The Body Adorned: Dissolving Boundaries between Sacred and Profane in India’s Art.
New York, NY: Columbia University Press.

DHARMACHAKRA TRANSLATION COMMITTEE (tr.). 2013. The Play in Full [Lalitavistara. Toh 95, Degé
Kangyur, vol. 46 (mdo sde, kha), folios 1b—216b. éd. 84000.
https://read.84000.co/translation/toh95.html?id=&part=glossary.

DHARMAMITRA, B. (tr.). 2009. Letter from a Friend: A Bodhisattva’s Advice to an Indian King on Right
Living and the Buddhist Path = The Suhrllekha: An Epistle Composed for King Satakarni. 1st éd.
(Kalavinka Buddhist Classics.) Seattle, WA: Kalavinka Press.

« Digital Gandhara ». https://digitalgandhara.com/.

DIVEKAR, H., et TRIBHUWAN, R. D. 2001. Rudra Veena: An Ancient String Musical Instrument. New
Delhi: Discovery Publ. House.

DONALDSON, T. 1975. “Propitious-Apotropaic Eroticism in the Art of Orissa”. Artibus Asiae, n° 37 (1/2),
1975, p. 75-100.

DONIGER, W. (tr.), KAKAR, S. (tr.). 2002. Kamasdtra: A new, complete English translation of the Sanskrit
text with excerpts from the Sanskrit Jayamangala commentary of Yashodhara Indrapada, the Hindi Jaya
commentary of Devadatta Shastri, and explanatory notes by the translators. (Oxford World’s Classics.)
Oxford: Oxford university press.

FOUCAUX, P.-E. (tr.). 1988. Le Lalitavistara: I’histoire traditionnelle de la vie du Bouddha Cakyamuni.
Paris: Les Deux Océans.

FOUCHER, A., et LEROUX, E. 1950. L’Art Gréco-Bouddhique du Gandhdra : étude sur les origines de
Iinfluence classique dans I'art bouddhique de I'Inde et de I’'Extréme-Orient. Vol. 1. Paris: Imprimerie
Nationale.

FRANCIS, H. T (tr.), THOMAS, E. J. (tr.). 1916. Jataka Tales. Cambridge: Cambridge University Press.

GEIGER, W. (tr.). 1912. The Mahavamsa or The Great Chronicle of Ceylon. Pali Text Society. London:
Oxford University Press.
https://ia800300.us.archive.org/26/items/mahavamsagreatch00geigrich/mahavamsagreatch00geigri
ch.pdf.

GOLDMAN, R. P. (tr.), SUTHERLAND, S. J. (tr.). 1996. The RaMayana of Valmiki: An Epic of Ancient India,
Vol. V Sundarakanda. (Princeton Library of Asian Translations.) Princeton (N.J.): Princeton university
press.

GOLOUBEW, V. 1932. “Le temple de la dent & Kandy”. Bulletin de I'Ecole frangaise d’Extréme-Orient,
n° 32 (2), 1932, p. 441-474.

GONDA, J. 1993. Aspects of Early Visnuism. Delhi: Motilal Banarsidass.

GUHA-THAKURTA, T. 2002. « The Endangered Yakshi : Careers of an Ancient Art Object in Modern
India ». in: CHATTERIJEE, P. (éd) et GHOSH, A. (éd). 2002. History and the Present. Bangalore: Orient
Longman.

161



162

GUPTA, S.P. (éd). 1985. Kushana Sculptures from Sanghol (1st - 2nd Century A.D.) : a Recent Discovery.
(Janpath. Vol. 1.) New Delhi: National Museum.

HOPKINS, J. (tr.), et RIMPOCHE, L. (tr.). 2009. The Precious Garland of Advice for the King -
Rajaparikatha-ratnamala by Nagarjuna. Milan. E-book.

HORNER, I.B. (tr.). 1969. The Book of the Discipline (Vinaya Pitaka). Vol. Il Suttavibhanga. Pali Text
Society. London: Luzac & Company LTD.

HUNTINGTON, S. L., et HUNTINGTON, J. C. 2014. The Art of Ancient India: Buddhist, Hindu, Jain. New
Delhi: Motilal Banarsidass.

JOHNSTON, E. H. (tr.). 1984. Asvaghosa’s Buddhacarita, or, Acts of the Buddha, in Three Parts. Delhi:
Motilal Banarsidass.

JONES, J. J. (tr.). 1956. The Mahavastu. Reprint of the 1949 edition. Vol. IIl. (Sacred Books of the
Buddhists 19.) London: Luzac & Company, LTD.

———.1987. The Mahavastu. Reprint of the 1949 edition. Vol. | & II. (Sacred Books of the Buddhists
16.) London: The Pali text society distributed by Routledge & Kegan.

JONGEWARD, D., ERRINGTON, E., SALOMON, R., et BAUMS, S. 2012. Gandharan Buddhist reliquaries.
First [edition]. (Gandharan studies, v. 1.) Seattle: Early Buddhist Manuscripts Project.

KALE, M. R. (tr.), VYAS, B. V. (tr.). 1966. The Vikramorvasiyam. Bombay: Mahendra A. Sheth, A. R. Sheth
& Co. https://ia903203.us.archive.org/5/items/in.ernet.dli.2015.406533/2015.406533.The-
Vikramorvasiyam.pdf.

KALE, P. 1974. The Theatric Universe : a study of the Natyasastra. Bombay: Popular Prakashan.

KOMITO, D. R. (éd.), SAINT-GUILY C. (éd.), RINTCHEN S. (éd.), et DORDIJE T. (éd). 2001. Psychologie
bouddhiste de la vacuité : les soixante-dix versets sur la vacuité. Huy, Belgique: Kunchab.

LAWERGREN, B. 1994. “Buddha as a Musician: An Illustration of a Jataka Story”. Artibus Asiae, n° 54
(3/4), 1994, p. 226-240.

LINGAT, R. 1989. Asoka - La Fonction Royale a Ceylan. Edité par Gérard FUSSMAN et Eric MEYER. Paris:
Editions de I'Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales.

LOTH, A.-M. 1972. La vie publique et privée dans I’Inde ancienne (lle siécle av J.-C. - Vllle siécle environ),
Fascicule IX “Les Bijoux”. (Art et Archéologie.) Paris: Publications du Musée Guimet, Presses
Universitaires de France.

MANASSERO, N. 2013. “Celto-Iranica : The strange case of a carnyx in Parthian Nisa”. Etudes Celtiques,
vol. 39, 2013. p. 61-86.

MARCEL-DUBOIS, C. 1937. “Notes sur les instruments de musique figurés dans I'art plastique de I'Inde
ancienne”. Revue des arts asiatiques, vol. 11, n° 1, 1937, p. 36-49.

———.1941. Les Instruments de Musique de I'Inde Ancienne. Paris: Presses Universitaires de France.

McCRINDLE, J.W. (tr.). 1879. The Commerce and Navigation of the Erythraean Sea ; Being a Translation
of the Periplus Maris Erythraei by an Anonymous Writer, and of Arrian’s Account of the Voyage of
Nearkhos, from the Mouth of the Indus to the Head of the Persian Gulf. London: Triibner & Co.
https://books.google.fr/books?id=-Bx-
LpeYgpkC&dqg=spikenard+nidia&Ir=&hl=fr&source=gbs_navlinks_s.

162


https://ia903203.us.archive.org/5/items/in.ernet.dli.2015.406533/2015.406533.The-Vikramorvasiyam.pdf
https://ia903203.us.archive.org/5/items/in.ernet.dli.2015.406533/2015.406533.The-Vikramorvasiyam.pdf

163

MIGME CHODRON, G. K. (tr.). 2001. Mahaprajfiaparamitasastra. Wisdomlib. E-book.
https://www.wisdomlib.org/buddhism/book/maha-prajnaparamita-sastra/d/doc225349.html.

MILLIGAN, Matthew D. 2019. “The Economic Power of Women in Early South Asian Buddhism”. The
Indian Economic & Social History Review, vol. 56, n° 1, 2019, p. 53-76.

MISHRA, T. N. 2007. Feminine Beauty in Indian Art and Literature. New Delhi: D.K. Printworld.

MITRA, D. 1971. Buddhist Monuments. Calcutta: Sahitya Samsad.
https://archive.org/details/BuddhistMonuments.

MYER, P. R. 1966. “Again the Kanishka Casket”. The Art Bulletin, n® 48 (3/4), 1966, p. 396-403.

OSTO, D. 2008. Power, wealth and women in Indian Mahdydna Buddhism: the Gandavyiha-satra.
(Routledge critical studies in Buddhism.) London ; New York: Routledge.

PERI, N. 1917. “Hariti, la Meére-de-démons”. Bulletin de I'Ecole francaise d’Extréme-Orient, vol. 17, n°
1,1917, p. 1-102.

POONACHA, K. P. 2011. Excavations at Kanaganahalli. New Delhi: The Director General Archeological
Survey of India.

POSTEL, M. 1989. Ear Ornaments of Ancient India. (Project for Indian Cultural Studies, Publication I1.)
Bombay: Franco-Indian Pharmaceuticals.

POWERS, J. 2010. « You’re Only as Good as You Look : Indian Buddhist Associations of Virtue and
Physical Appearance ». in: KEOWN, D. (éd.), POWERS, J. (éd.) et PREBISH, C. S. (éd.). 2010. Destroying
Mara forever: Buddhist ethics essays in honor of Damien Keown. Ithaca, N.Y: Snow Lion Publications.

« Pre-Angkorian Harp - Site de sounds of Angkor ! ».
https://www.soundsofangkor.org/english/ancient-music/harp-pre-angkorian/.

PRZYLUSKI, J. (tr.). 1923. La Légende de I'Empereur Acoka (Acoka-avadana) dans les textes indiens et
chinois. (Annales du Musée Guimet, Bibliothéque d’Etudes, tome 31.) Paris: Paul Geuthner.
https://archive.org/details/lalegendedelempe00przy/page/n11/mode/2up

QUINTANILLA, S. R. 2007. History of Early Stone Sculpture at Mathura, ca. 150 BCE-100 CE. (Studies in
Asian Art and Archaeology, vol. XXV.) Leiden: Brill.

———. 2017. “Transformations of Identity and the Buddha’s Infancy Narratives at Kanaganahalli”.
Archives of Asian Art, vol. 67,n° 1, 2017, p. 111-142.

RAGOTHAMANYENNAMALLI. 2013. « Who Are the Dancers in the Bharhut Sculpture? »
Bharathanatyam and the Worldwide Web (blog).
https://sangeethas.wordpress.com/2013/04/25/who-are-the-dancers-in-the-bharhut-sculpture/.

RAY, H. P. (éd.). 2010. Sanghol and the Archaeology of Punjab. New Delhi: Aryan Books International.

RHYS DAVIDS, T.W. (tr.). 1878. Buddhist Birth-Stories (Jataka Tales). London: George Routledge & Sons
Ltd. https://archive.org/details/buddhistbirth00daviuoft/page/n1/mode/2up.

ROBERTS, P. A. (tr.). 2021. The Stem Array |Gandavyiha. Toh 44-45, Degé Kangyur, vol. 37 (phal chen,
ga), folios 274.b—396.a; vol. 38 (phal <chen, a), folios 1.b—363.a. éd. 84000.
https://read.84000.co/translation/toh44-45.html.

163



164

ROMEYER-DHERBEY, G. 1991. “Voir et toucher Le probleme de la prééminence d’un sens chez Aristote”.
Revue de Métaphysique et de Morale, vol. 96, n° 4, 1991, p. 437-454,

ROTMAN, A. (tr.). 2008. Divine Stories: Divyavadéana. Vol. | & Il. (Classics of Indian Buddhism.) Boston:
Wisdom Publications.

SABO, T. 2017. “Plotinus and Buddhism”. Philosophy East and West, vol. 67, n° 2, 2017, p. 494-505.

SAYADAW, M. 1991. The Great Chronicles of Buddhas. Singapore: Tipitaka Nikaya Sasana Organization.
https://archive.org/details/the-great-chronicles-of-buddhas-singapore-version/page/n1/mode/2up.

SCHOPEN, G. 2004. Buddhist monks and business matters: still more papers on monastic Buddhism in
India. (Studies in the Buddhist traditions.) Honolulu: University of Hawai’i Press.

———. 2014. Buddhist nuns, monks, and other worldly matters: recent papers on monastic Buddhism
in India. (Studies in the Buddhist traditions.) Honolulu: University of Hawai‘i Press.

———.2015. “The Fragrance of the Buddha, the Scent of Monuments, and the Odor of Images in Early
India”. Bulletin de I’Ecole francaise d’Extréme-Orient, vol. 101, n° 1, 2015, p. 11-30.

SENSABAUGH, D. A. 2017. “Footprints of the Buddha”. Yale University Art Gallery Bulletin, 2017, p.
84-89.

SHAW, M. E. 2006. Buddhist Goddesses of India. Princeton: Princeton Univ. Press.

———. 2009. « Magical Lovers, Sisters, and Mothers - Yaksint Sadhana in Tantric Buddhism ». in:
HUMES, C. A. (éd.) et MCDERMOTT, R. F. (éd.). 2009. Breaking Boundaries with the Goddess: New
Directions in the Study of Shaktism. New Delhi: Manohar Publ.
https://fr.scribd.com/document/355665978/Miranda-Shaw-Magical-Lovers-Sisters-and-Mothers-
Yaksini-Sadhana-in-Tantric-Buddhism.

SINGH, A. 2014. “Women’s world: artistes, courtesans and wives in Early India”. Proceedings of the
Indian History Congress, n° 75, 2014, p. 99-106.

SKILLING, P. 2001. "Nuns, Laywomen, Donors, Goddesses: Female Roles in Early Indian Buddhism."
Journal of the International Association of Buddhist Studies, vol. 24, n° 2, 2001, p. 241-274.

SKILLING, P. 2017. “Anisamsa : Merit, Motivation and Material Culture”. Edité par Bhikkhu KL
DHAMMAIJQTI. Journal of Buddhist Studies, vol. XIV, 2017, p. 1-56.

SRINIVASAN, D. M. 2005. “The Mauryan Ganika from Didargaiij (Pataliputra)”. East and West, vol. 55,
No. 1/4, December 2005, p. 345-362.
https://www.jstor.org/stable/29757653?casa_token=FKFax0Y1MolAAAAA%3ANICU8971VXWPkplO
mirLA2mo8QnzZj5jla7s2Jfq2_Jts1Wu8Klp5YecO9kbfcDvDcaX6Ht _NGATIQT4VEXm-
ecsJZPXyfRT3tn1tU2TkYjbwKFKuBgpCrQ&seq=1

STONE, E. R. 2004. “A Buddhist Incense Burner from Gandhara”. Metropolitan Museum Journal, n° 39,
2004, p. 9-99.

STRONG, J. S. 1977. “ Gandhakuti : The Perfumed Chamber of the Buddha”. History of Religions. vol.
16, n° 4, 1977, p. 390-406.

——— (tr.). 1989. The legend of King Asoka: a study and translation of the Asokdvadana. (Princeton
library of Asian translations.) Princeton, NJ: Princeton Univ. Press.

164



165

———.1994. The Legend and Cult of Upagupta: Sanskrit Buddhism in North India and Southeast Asia.
Delhi: Motilal Banarsidass.

« Sutta Central: Early Buddhist Texts, Translations, and Parallels ». https://legacy.suttacentral.net/.

TANABE, T. 2020. « The Transmission of Dionysiac Imagery to Gandharan Buddhist Art ». in: RIENJANG,
W. (éd.), STEWART (éd.), Oxford University (éd.). 2019. The Global Connections of Gandharan Art:
Proceedings of the Third International Workshop of the Gandhdra Connections Project, University of
Oxford, 18th-19th March, 2019. (Archaeopress Archaeology.) Oxford: Archaeopress Publishing Ltd.

TAWNEY, C. H. (tr.), et PENZER, N. M. (éd.). 2014. The Ocean of Story : Being C. H. Tawney’s Translation
of Somadevas’s [i.e. Somadeva’s] Katha Sarit Sagara, or, Ocean of Streams of Story. Delhi: B.R. Pub.
Corp.

TAWNEY, C. H. (tr.). 1891. The Malavikagnimitram. Calcutta: Thacker, Spink and Co, Publ. of the
Calcutta University.
https://ia801600.us.archive.org/21/items/in.ernet.dli.2015.283495/2015.283495.The-
Malavikagnimitra.pdf.

TEGCHOK, J., et CARLIER, S. 2012. Insight into Emptiness. Ed. Thubten Chodron. Boston: Wisdom Publ.
« The Pali Tipitaka ». https://tipitaka.org/.

TISSOT, F. 1987. Les Arts anciens du Pakistan et de I’Afghanistan. (Les Grandes étapes de I’art.) Paris:
Desclée de Brouwer.

TISSOT, F., et LOTH, A.-M. 1985. Gandhdra. La vie publique et privée dans I'Inde Ancienne (2e série).
Paris: Librairie d’Amérique et d’Orient Jean Maisonneuve.

TOURNIER, V. 2017. La formation du Mahavastu: et la mise en place des conceptions relatives a la
carriére du bodhisattva. (Monographie 195.) Paris: Ecole francaise d’Extréme-Orient.

———. 2020. « Stairway to Heaven and the Path to Buddhahood: Donors and Their Aspirations in
Fifth- and Sixth-Century Ajanta ». in: ELTSCHINGER, V. (éd.) et PECCHIA, C. (éd.). 2020. Marga: Paths
to Liberation in South Asian Buddhist Traditions. Vienna: Austrian Academy of Sciences Press.

VAJIRA, S. (tr.), et STORY, F. (tr.). 2013. Maha-parinibbana Sutta : Last Days of the Buddha (DN16).
Access to Insight (BCBS Edition). http://www.accesstoinsight.org/tipitaka/dn/dn.16.1-6.vaji.html.

VARADPANDE, M.L. 2006. Woman in Indian Sculpture. New Delhi: Abhinav Publication.

VOGEL, J.-P. 1930. La Sculpture de Mathurd. (Ars Asiatica, XV.) Paris ; Bruxelles: Les Editions G. Van
Oest.

———.s.d. The Woman and Tree or salabhafijika in Indian Literature and Art. Ex Actorum Orientalium
volumine VIl excerptum.

WALSHE, M. (tr.). 1995. The Long Discourses of the Buddha: A Translation of the Digha Nikaya. (The
Teachings of the Buddha.) Boston: Wisdom Publications.

WALTERS, J. S. (tr.). 2018. Legends of the Buddhist Saints - Apadanapali. Whitman College. E-book.
http://apadanatranslation.org/.

Weil, S. 1991. La Pesanteur et la Grdce. Paris: Librairie Plon.

165


https://ia801600.us.archive.org/21/items/in.ernet.dli.2015.283495/2015.283495.The-Malavikagnimitra.pdf
https://ia801600.us.archive.org/21/items/in.ernet.dli.2015.283495/2015.283495.The-Malavikagnimitra.pdf

166

WILSON, L. 1996. Charming cadavers: horrific figurations of the feminine in Indian Buddhist
hagiographic literature. (Women in culture and society.) Chicago, IL; London: University of Chicago
Press.

« Wisdom Lib ». https://www.wisdomlib.org/.

YAMAMOTO, K. (tr.), et PAGE, Tony, (éd.). 2007. The Mahayana Mahaparinirvana Sutra, translated
into English from Dharmakshema’s Chinese version (Taisho Tripitaka, Vol.12, No.374). E-book.
https://www.nirvanasutra.net/convenient/Mahaparinirvana_Sutra_Yamamoto_Page_2007.pdf.

YAMANO, C. 2013. “The Yaksini-sddhana in the Kaksaputa-tantra : Introduction, Critical Edition, and
Translation”. Journal of the International College for Postgraduate Buddhist Studies, Vol. XVII, 2013, p.
61-118.

ZIN, M. 2018. The Kanaganahalli Stipa : An analysis of the 60 massive slabs covering the dome. New
Delhi: Aryan Books International.

ZYSK, K. 2021. “From symposion to gosthi: The Adaptation of a Greek Social Custom in Ancient India”.
Studia Orientalia Electronica, vol. 9, n° 1, 2021, p. 83-111.

166



