
1 
 

1 
 

 

 

 

 

MASTER 2 Mention Histoire, philologie et religions (EPHE-PSL/EFEO) 

ETUDES ASIATIQUES – Année universitaire 2021-2022 

 

 

 

 

 

MEMOIRE DE MASTER 2 

Plaisirs bouddhiques : 

le monde des sens et le luxe entre théories et pratiques 

 

 

Flora AGUDO 

Juin 2022 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sous la direction de : Charlotte SCHMID 

 



2 
 

2 
 

 

 

 

 

 

 

 

REMERCIEMENTS 

 

 

Je remercie Charlotte Schmid, ma directrice de mémoire, pour son aide dans mes recherches, 

son écoute, sa disponibilité et ses nombreuses relectures. 

Je remercie également Vincent Tournier pour les informations qu’il m’a transmises pour 

agrémenter ma recherche d’éléments littéraires, iconographiques, épigraphiques et bibliographiques. 

Ma participation à son séminaire a grandement enrichi ma connaissance, quoiqu’encore imparfaite, 

du Bouddhisme. Les lectures de la Prasenajitparipṛcchā et de l’Avalokita-Sūtra (Mvu) ont été 

particulièrement utiles à mon sujet, me donnant la satisfaction d’avoir su traduire, avec son aide, 

quelques extraits. 

Je remercie Camille Samsa pour ses encouragements, ses conseils et ses relectures ; mais aussi 

mon grand-père, pour ses réflexions et sa perspicacité ainsi que pour son œil attentif au cours des 

relectures ; et Romain Sporn pour son écoute et son soutien tout au long de ma recherche 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

3 
 

 

 

 

 

 

 

SOMMAIRE 

 

 

1. LES CINQ SENS DANS LE BOUDDHISME : REPRESENTATIONS, CULTE ET PRATIQUES DU 

BOUDDHISME 10 

1.1. L’ouïe 10 

1.2. L’odorat 29 

1.3. La vue 45 

1.4. Les sens de contact : le goût et le toucher 67 

1.5. La différence entre les sens de distance et les sens de contact 72 

1.6. Conclusion 76 

2. LA PERCEPTION AU CŒUR DU PROSELYTISME BOUDDHIQUE 78 

2.1. Les figures féminines sur les stūpas : figures de sensualité 78 

2.2. Le gain des mérites karmiques par des offrandes « sensibles » 85 

2.3. Le rôle des figures d’influence et de prosélytisme : le roi et la courtisane 92 

 

 

  



4 
 

4 
 

 

Liste des Abréviations 

 

AN   Aṅguttara Nikāya 

BVb   Bhikkhunīvibhaṅga 

CII – Bh Inscr.  Corpus Inscriptionum Indicarum – Bhārhut Inscriptions 

Dhp    Dhammapada 

Divy   Divyāvadāna 

DN   Dīgha Nikāya 

Gv   Gaṇḍavyūha 

Ja   Jātaka 

KS   Kāmasūtra 

KGH Inscr.  Kanaganahalli Inscriptions 

KN   Khuddaka Nikāya 

KSS   Kathāsaritsāgara 

Lal   Lalitavistara 

MN   Majjhima Nikāya 

MPPS    Mahāprajñāpāramitāśāstra 

Mvu    The Mahāvastu 

Prp   Prasenajitparipṛcchā 

Rā    Ratnāvalī 

Rām   RāMāyāna 

Śikṣ   Śikṣāsamuccaya 

SN   Saṃyutta Nikāya 

Suhṛ   Suhṛllekha 

Tbk   Tathāgatabimbakārāpaṇasūtra 

 

 

 

 



5 
 

5 
 

INTRODUCTION 

 

Pour sa dernière incarnation, Śvetaketu choisit de descendre dans le sein de la reine Māyā du 

clan des Śākya, au cœur du Kāmadhātu, prenant chair parmi les Hommes, à une époque dominée par 

la souffrance. Le Kāmadhātu en tant que monde matériel et sensoriel est à la fois un lieu où règnent le 

désir, la passion et l’égoïsme et le seul lieu du saṃsāra dans lequel les êtres ont la possibilité 

d’atteindre l’Eveil. En tant que premier niveau d’existence, il induit un attachement au monde matériel 

par le biais de la sensorialité, qui est à l’origine de la souffrance des êtres. L’Eveil n’est rendu possible 

que par un détachement du monde des sens. C’est ce parcours qu’effectue le Bodhisattva Śākyamuni : 

différents moments de sa vie constituent en effet des étapes dans le processus de détachement du 

monde des sens, le rapprochant peu à peu de la Libération finale. Un épisode en particulier nous 

permettra de mettre en lumière l’importance de ce processus de détachement vis-à-vis des sens dans 

la perspective de l’arrêt des renaissances. Il s’agit du Grand Départ, i.e. la fuite du palais par Śākyamuni, 

renonçant à la vie princière que lui offrait sa naissance dans le clan Śākya. 

Voici comment le Mahāvastu évoque la vie de luxe menée par le Buddha avant ce Grand 

Départ, Śākyamuni lui-même la rappelant pour les moines : 

« I was delicately, most delicately brought up, monks. And while I was being thus delicately 

brought up my Śākyan father caused to be built for me three palaces, for the cold, the warm 

and the rainy seasons, where I might divert, enjoy and amuse myself. 

(…) I was delicately, most delicately brought up, monks. And while I was being thus delicately 

(116) brought up, my Śākyan father caused awnings to be made over these couches to ward 

off dust and light, so that I might divert, enjoy and amuse myself. 

I was delicately, most delicately brought up, monks. And while I was being thus delicately 

brought up, my Śākyan father provided me with various kinds of ointment, namely of aloe, 

sandalwood, black gum and the tamāla leaf, so that I might divert, enjoy and amuse myself. 

I was delicately, most delicately brought up, monks. And while I was being thus delicately 

brought up, my Śākyan father had made for me various kinds of garments, namely, of fine 

Benares cotton and of fine wool, that I might divert, enjoy and amuse myself. 

I was delicately, most delicately brought up, monks. And while I was thus being delicately 

brought up, my Śākyan father provided me with various garlands, namely, of the flowers of 

the atimuktaka, the campaka, the vārṣika the vātuṣkārin, the blue water lily, the donā, flowers 

culled by devas, that I might divert, enjoy and amuse myself. 

I was delicately, most delicately brought up, monks. And while I was being thus delicately 

brought up, my Śākyan father provided me with a varied diet, namely rice from which the black 

grain had been sifted and curry of various flavours, that I might divert, enjoy and amuse myself. 

(…) I was delicately, most delicately brought up, monks. And while I was being thus delicately 

brought up, my Śākyan father provided me with the means of enjoying the five varieties of 

sensual pleasures, namely dance, song, music, orchestra and women, that I might divert, enjoy 

and amuse myself. 



6 
 

6 
 

(…) I was delicately, most delicately brought up, monks. And while I was being thus delicately 

brought up, my Sakyan father had a sunshade held over me when I went abroad lest the heat, 

dust or light torment me, and so that I might divert, enjoy and amuse myself. »1 

Dans ce passage, la vie du prince Siddhārtha est décrite comme étant luxueuse, i.e. fondée sur 

les plaisirs des sens. Les souffrances du corps lui sont épargnées : il ne peut avoir ni chaud ni froid, 

grâce aux palais, au parasol, aux éventails, aux tissus qui lui sont fournis ; il ne peut avoir faim, grâce à 

la diversité de mets qui lui sont proposés ; il ne peut être en mauvaise santé, grâce aux onguents et 

aux parfums qui lui assurent en permanence une odeur agréable. Il jouit également de moyens de se 

divertir : des femmes peuplent son harem, jouant de la musique, dansant, chantant, satisfaisant 

chacun de ses désirs. Lorsque le roi Śuddhodana, père de Siddhārtha, pressent le départ de son fils, il 

redouble d’attention envers le prince et tente de l’aveugler par de divins plaisirs, pour le persuader de 

rester2. Le roi a, en effet, connaissance d’une prophétie prononcée au moment de la naissance du 

Bodhisattva : il deviendra un roi universel (cakravartin) s’il reste dans le monde, ou un être éveillé 

(buddha), s’il le quitte, s’engageant sur la voie de l’ascétisme. Malgré les tentations mises en place par 

le roi, la vue de Siddhārtha sur son harem, un soir, lui fait réaliser la souffrance des êtres destinés à 

rester dans le saṃsāra : 

« Le Bodhisattva regarda la troupe tout entière des femmes, et les examina avec attention. 

Quelques-unes ont leurs vêtements arrachés ; quelques-unes ont les cheveux en désordre ; 

quelques unes ont leurs ornements dispersés ; quelques-unes ont leurs diadèmes tombés ; 

quelques-unes, avec les épaules meurtries, ont le corps difforme ; quelques-unes ont le visage 

déformé ; quelques-unes ont les yeux de travers ; quelques-unes laissent couler leur salive ; 

quelques-unes toussent ; quelques-unes rient ; quelques-unes prononcent des mots sans 

suite ; quelques-unes grincent des dents ; quelques-unes ont le visage décoloré ; quelques-

unes ont le corps déformé ; quelques-unes ont les bras pendants ; quelques-unes ont les pieds 

écartés ; quelques-unes ont la tête blessée ; quelques-unes ont la tête voilée ; quelques-unes 

ont le tour du visage renversé et contourné ; quelques-unes ont le corps mutilé ; quelques-

unes ont le corps complètement nu ; quelques-unes, toutes contrefaites, font entendre des 

sons rauques, quelques-unes, tenant des tambours, ont la tête et le corps renversés ; 

quelques-unes ont les mains étendues sur des viṇas ou des vallakis ; quelques-unes serrent 

une flûte entre les dents ; quelques-unes ont jeté les instruments de musique (appelés) 

Kiñpalas, Nakoulas et Sampatâḍas. Quelques-unes ouvrent et ferment les yeux en clignant ; 

quelques-unes ont le visage contourné. Le Bodhisattva, en examinant les habitantes de 

l’appartement des femmes ainsi transformées et étendues sur le plancher, se fit l’idée d’un 

cimetière. »3 

 
1 JONES, 1987, Mvu, Vol. II, 116-117, p. 111-113. 
2 « The women are told: “You must never stop your songs and music; 
You must make him stay, so captivate his mind with your games of pleasure. 
Demonstrate all your many ways of female trickery and make a good effort; 
Watch over him and create hindrances so that the Gentle Being does not depart! » (THE DHARMACHAKRA 
TRANSLATION COMMITTEE (tr.), 2013, Lal, Chap. 15, p. 144.) 
3 FOUCAUX, 1988, Chap. XV, p. 181. 



7 
 

7 
 

Cette vision d’horreur sur les femmes de son harem amène Śākyamuni à réaliser que les êtres 

du Kāmadhātu sont impermanents : le Temps les fait naître, souffrir, mourir et puis renaître. Leur 

attachement au luxe et aux plaisirs des sens  les assujettit au désir et leur empêche d’entrevoir la 

possibilité d’une Libération, d’un arrêt du cycle des renaissances. En voyant ces femmes endormies, 

silencieuses, immobiles, Śākyamuni réalise la mortalité du corps physique et la cécité des êtres qui ont 

pour quête la satisfaction perpétuelle de leurs plaisirs : 

« Ceux qui, ayant un mauvais jugement enveloppé des ténèbres d’un trouble extrême, 

prennent pour des qualités les qualités du désir qui n’en sont pas, comme des oiseaux entrés 

dans une cage, ne trouvent pas d’issue. (…) Ainsi, par ces trente-deux remarques, le 

Bodhisattva ayant complètement apprécié l’appartement des femmes, se formant une idée 

nette de l’impureté du corps, concevant l’idée de répulsion, produisant l’idée de blâme ; 

reportant sa réflexion sur son corps ; voyant bien la misère du corps, se dégageant de 

l’inclination vers le corps ; se formant bien l’idée de pur, pénétrant l’idée de l’impur, depuis la 

plante des pieds jusqu’en haut, à la limite du cerveau, il vit que le corps était né de l’impur, 

procédait de l’impur, laissant couler toujours ce qui est impur. »4 

Cette révélation s’inscrit dans la continuité d’un évènement légèrement antérieur : le 

Bodhisattva avait déjà observé la mortalité et la souffrance du corps physique en se promenant dans 

les parcs du palais avait rencontré successivement la vieillesse, la maladie et la mort. La voie de 

l’ascétisme lui avait alors déjà paru être la voie de la sagesse. Avec l’épisode du Sommeil des Femmes, 

son pressentiment se confirme : il prend la décision de quitter sa vie de luxe. Le Bodhisattva doit alors 

écouter le discours tentateur de son serviteur (upasthāyaka) Chandaka, qui tente de le résonner en 

louant et en énumérant les plaisirs des sens dont il pourrait jouir sans inquiétude en restant au palais : 

« Celle qui a les yeux comme un pétale de lotus épanoui, parée de guirlandes de perles et de 

pierres précieuses, pareille à l’éclair qui, dans le ciel, jaillit des nuages amoncelés, vous ne la 

regardez pas, brillante sur sa couche ? 

Et ces flûtes, ces tambours, au son agréable ; ces instruments de musique et ces concerts ? et 

les chants des Tchakoras et les gazouillements des Kalabiñgkas ? cette demeure semblable à 

celle des femmes des Kinnaras, comment les abandonnerez-vous ? 

Les jasmins, les lotus bleus, les aloès, les Tchampakas et les guirlandes aux odeurs suaves, 

bouquets de fleurs réunies ; les aloès noirs, les cassolettes, où brûlent les meilleurs parfums, 

les onguents par excellence, vous ne les regardez pas ? 

Les mets odorants aux saveurs les plus flatteuses, les mieux apprêtés avec des épices 

délicieuses ; les breuvages si bien préparés avec du sucre, vous ne les regardez pas ? Seigneur, 

où irez-vous ? 

Ces excellents et beaux vêtements de Kaçi (Bénarès), chauds dans la saison froide, avec des 

onguents excellents, et au temps des chaleurs, imprégnés de l’essence de santal des Ouragas, 

vous ne les regardez pas ? Seigneur, où irez-vous ? 

 
4 Ibid., Chap. XV, p. 182-183. 



8 
 

8 
 

Et les cinq qualités du désir5, Seigneur, qui, pour vous, sont aussi abondantes que dans les pays 

des dieux ? réjouissez-vous donc, en possession de la joie et du bien-être, et ensuite, le prince 

des Çâkyas s’en ira dans la forêt. »6 

Le Bodhisattva lui répond par une sorte de premier sermon sur l’impermanence (anitya) et la 

vacuité (śūnyatā) des choses matérielles : 

« Ces objets désirés, en vérité, ne durent pas ; ils sont passagers, inconstants et de nature 

changeante (…). Les objets désirés par ceux qui ont l’intelligence faible sont pareils à la bulle 

d’eau, d’une nature qui change vite ; pareils à l’illusion et au mirage produits d’une erreur de 

la pensée ; pareils à l’illusion, causés par l’erreur de l’esprit ; pareils à des songes, ils sont, par 

l’union du charme et de l’erreur de la vue, incapables de satisfaire ; comme l’Océan, ils sont 

difficiles à remplir ; comme l’eau salée, ils produisent la soif ; dangereux à toucher comme la 

tête d’un serpent ; comme un grand précipice, ils sont évités par les sages. »7 

Cet épisode amorce le détachement du monde matériel que va poursuivre Śākyamuni en 

prenant la résolution de s’en aller. En quittant le palais, il abandonne la vie mondaine et choisit la voie 

du renoncement qui le mènera à l’Eveil.  

Néanmoins, de nombreux éléments apparaissent contradictoires entre ce texte – en tant que 

récit hagiographique narrant la révélation d’un modèle de détachement à suivre – et certaines 

pratiques du Bouddhisme. Les offrandes faites au Buddha, par exemple, sont de nature sensorielle : 

les dévots offrent au Buddha des fleurs, des parfums, de la musique, des tissus et de la nourriture, des 

sources de plaisirs qu’il a justement refusées dans l’épisode du Grand Départ. Des contradictions 

apparaissent également entre les textes et les images : les représentations de figures féminines 

séduisantes sur les stūpas paraissent en opposition avec la vision du Bodhisattva sur les courtisanes de 

son harem. De même, certains bas-reliefs semblent mettre en scène une diversité de plaisirs des sens 

auxquels Śākyamuni a pourtant renoncé en quittant sa vie de luxe : des personnages s’enivrent, 

s’étreignent, se séduisent, se maquillent, se parent de bijoux, dansent, jouent de la musique, etc… 

Ainsi, le Bouddhisme, qui prône le détachement de la matérialité et des sens, semble pourtant 

accorder au luxe et aux plaisirs une place de taille dans ses représentations iconographiques. Le roi et 

la courtisane, des figures de la société pourtant aisément associées au luxe et aux plaisirs et situées à 

l’opposé de l’ascétisme, sont même investis, par le Bouddhisme,  d’un rôle plutôt gratifiant : ils 

apparaissent, en effet, de manière récurrente dans les récits et les représentations, qui valorisent, 

contrairement au passage du Grand Départ, leur beauté physique et leurs richesses. 

 
5 Nous baserons notre étude sur les cinq sens (pañcakāmaguṇa) que nous connaissons et non sur les six sens que 
l’on retrouve dans les textes canoniques bouddhiques qui incluent aussi l’intellect (manas). 
6 Ibid., Chap. XV, p. 189. 
7 Ibid., Chap. XV, p. 187-188. 



9 
 

9 
 

Il s’agit donc, dans ce mémoire, d’interroger ces contradictions apparentes entre les textes, les 

images et les pratiques du Bouddhisme quant aux sens et au luxe – qui en est l’expression privilégiée 

–, et de comprendre la complexité des conceptions bouddhiques d’offrandes, dont le caractère 

sensoriel est justement ce qui fait son intérêt dans un contexte d’hommage à la divinité, de beauté qui 

articule la dimension morale à la dimension physique, de féminité, tantôt louée en ce qu’elle incarne 

la fertilité et la prospérité, tantôt diabolisée en ce qu’elle représente le vice et l’impureté et de mérites 

karmiques qui associent habilement la donation ou l’offrande à une récompense matérielle et 

sensorielle. Nous questionnerons également l’identification de certaines scènes, personnages ou 

objets de manière à donner un aperçu du processus complexe qui mène à telle ou telle identification. 

Notre étude se focalisera sur la période allant de l’âge des Maurya à l’époque Sātavāhana, i.e. 

du III° siècle BCE au III° siècle CE, principalement dans les régions du Gandhāra et de Mathurā, sur les 

sites de Bhārhut, Sāñcī et sur quelques sites du Sud de l’Inde ayant été gouvernés sous la dynastie 

Sātavāhana. Les reliefs de ces sites bouddhiques permettent d’avoir, dans notre corpus, un large 

éventail de représentations en lien avec le luxe et, ce que nous appelons, par commodité, la 

sensorialité, soit la capacité de l’être humain à participer au monde par l’intermédiaire de ses cinq 

sens. 

Ainsi, nous nous attarderons dans un premier temps sur la dimension sensorielle des offrandes 

dans l’archéologie, les représentations iconographiques et littéraires : l’étude des artéfacts, des bas-

reliefs ainsi que des récits hagiographiques nous permettra de saisir l’omniprésence de la sensorialité 

dans le Bouddhisme. Nous verrons que la sensorialité revêt une dimension à la fois symbolique, 

évocatrice et sémiotique. Dans un second temps, nous tenterons d’expliquer la présence si importante 

des plaisirs des sens dans l’iconographie des stūpas et de comprendre la visée des offrandes 

sensorielles. Cela nous conduira à évoquer les moyens mis en œuvre par le Bouddhisme dans une 

logique prosélyte et à étudier plus en détail deux figures incarnant le luxe et les plaisirs des sens : le 

roi et la courtisane.  

 

 

 

 

 

 

 

 



10 
 

10 
 

1. Les cinq sens dans le Bouddhisme : représentations, culte et pratiques 

du Bouddhisme 

Dans les images, dans les objets liés au culte, dans les pratiques du Bouddhisme, les sens ont 

une place particulièrement importante. Nous les étudierons un par un, repérant en quoi ils se 

manifestent dans les images et les textes, et en quoi ils reflètent certaines pratiques bouddhiques. 

Nous séparerons toutefois les sens de l’ouïe, de l’odorat et de la vue des sens du goût et du toucher. 

Les sens de distance et les sens de contact ne seront, en effet, pas abordés de la même manière car, 

nous le verrons, ils induisent un rapport au corps différent. 

L’évocation littéraire des sens de distance se fait assez facilement, notamment par l’usage des 

champs lexicaux qui leur sont rattachés. Si la représentation iconographique de la sollicitation du plaisir 

de la vue paraît difficile à identifier du fait de la confusion entre la subjectivité et l’objectivité du regard, 

nous nous focaliserons sur les images présentant les critères de beauté que l’on retrouve dans des 

textes plus ou moins contemporains des reliefs. En ce qui concerne la représentation figurée de la 

sollicitation de l’ouïe et de l’odorat, la question est plus complexe, voire paradoxale. Comment, en 

effet, représenter par l’image, ce qui ne se voit pas mais qui s’écoute ou qui se sent ? Pour ces sens, la 

figuration passe par la représentation d’une sorte de champ lexical graphique, i.e. par la représentation 

d’objets qui leurs sont directement associés. Pour l’ouïe par exemple, c’est la présence d’instruments 

de musique qui permettra de comprendre que c’est ce sens qui est sollicité. C’est ce que nous allons 

développer ici. 

1.1. L’ouïe 

1.1.1. La musique pour honorer le Buddha 

On trouve un nombre conséquent de reliefs sculptés évoquant la musique grâce à la 

représentation de musiciens dans les découvertes archéologiques des sites bouddhiques des alentours 

de notre ère : ces bas-reliefs sculptés se situent généralement sur les toraṇas – des ouvertures sur la 

balustrade (vedikā) qui permettent le passage de l’espace profane à l’espace sacré, invitant celui qui y 

pénètre à entamer la circumambulation du stūpa – ou bien sur la vedikā elle-même. Les exemples les 

plus nombreux proviennent du site de Sāñcī : des processions de musiciens jouent de leurs instruments 

en faisant face aux différentes représentations non figurées du Buddha. Sur l’un des toraṇas (Fig. 1), 

on peut compter onze musiciens attroupés dans la partie supérieure gauche : au premier rang, trois 

percussionnistes accompagnés d’un musicien soufflant dans une sorte de salpinx ou de shehnai8, au 

 
8 Comparer cet instrument avec Fig. 2. Il s’agit pour Claudie MARCEL-DUBOIS d’une conque à laquelle a été 
attachée un tuyau insufflateur. Voir MARCEL-DUBOIS, 1941, p. 100-102. 



11 
 

11 
 

second, deux musiciens jouant du tambour (mṛdaṅga) et deux autres d’une flûte semblable au bansuri 

actuel, probablement appelée veṇu et à l’arrière-plan, trois personnages jouant de la conque. Sur l’un 

des piliers (Fig. 3), le relief, construit verticalement, présente dans sa partie supérieure le stūpa, et en-

dessous, les dévots venus honorer le stūpa en tant que représentation non figurée du Buddha. 

Encerclant l’édifice bouddhique, deux rangées de fidèles rendent hommage à leur divinité. Parmi les 

upāsaka, on remarque que la rangée extérieure est constituée de musiciens, comme si leur offrande 

pouvait se faire de plus loin que celle des guirlandes de fleurs que tiennent les dévots de la première 

rangée. Ce relief est l’objet de nombreuses analyses dans la littérature secondaire : les chercheurs ont 

en effet souvent mentionné l’origine étrangère de ces adorateurs, sans doute venus d’Asie centrale, 

du fait de leur tenue vestimentaire – ils portent une tunique à manches courtes descendant jusqu’aux 

genoux, des bottes à lacets enceignant les chevilles et les mollets, une cape nouée à la base du cou et 

sur la tête, tantôt un bonnet pointu, tantôt un bandeau noué à l’arrière9 – mais aussi de leurs 

instruments de musique – les deux personnages de gauche jouent d’un instrument à pavillon 

zoomorphe proche du karnyx10 (Fig. 4), le personnage à leur gauche joue quant à lui de la diaule, une 

double-flûte d’origine grecque, également retrouvé en Asie centrale11. Les autres musiciens jouent 

d’instruments de musique plus fréquents : on constate la présence de diverses percussions, mais aussi, 

d’un instrument à cordes particulièrement répandu dans l’iconographie bouddhique, c’est 

l’instrument joué par le personnage de droite : la « harpe arquée »12. Mentionnant la pluralité des sens 

donnés par les chercheurs au terme vīṇā, Claudie Marcel-Dubois estime que l’expression « harpe 

arquée » constitue une traduction plus juste que les termes « lyre » ou « luth » pour parler de cet 

instrument dans les reliefs et les textes de l’époque ancienne. Selon les époques et les régions, le terme 

vīṇā ne désigne en effet pas toujours le même objet13. Néanmoins il désigne toujours un instrument à 

cordes. Evoquant la difficulté de la traduction d’un tel terme, elle écrit : 

« D'autres difficultés surgissent lorsqu'on cherche certaines concordances entre les 

représentations plastiques et les textes ; prenons par exemple le mot vīṇā ; il désigne toujours 

un instrument à cordes ; à l'époque ancienne, il ne semble y avoir aucun doute que ce terme 

s'applique à la harpe arquée figurée sur les bas-reliefs contemporains des textes qui 

l'emploient; or la harpe arquée disparaît du matériel instrumental de l'Inde vers le VII° siècle ; 

les textes n'en continuent pas moins à utiliser le terme de vīṇā, mais cette fois ils l'appliquent 

 
9 Notons que la cape et le bandeau des personnages semblent emportés par le vent : est-ce pour sous-entendre 
leur origine lointaine ? est-ce que leur activité associée au vent doit rappeler les divinités gandharvas ? 
10 MANASSERO, 2013. 
11 Voir Fig. 5. La diaule est l’attribut du satyre phrygien Marsyas, assimilé en Asie centrale au dieu de l’Oxus. 
Voir MANASSERO, 2013. 
12 Comparer avec Fig. 7. 
13 Comparer avec Fig. 6. L’attribution du terme vīṇā à certains instruments à cordes est délicate dans la mesure 
où ce relief, par exemple, fait coexister la harpe arquée avec le luth. Il sera donc plus judicieux pour la suite 
d’employer des termes français pour l’identification de ces instruments dans l’iconographie, et le terme vīṇā 
dans les textes qui le mentionne. 



12 
 

12 
 

manifestement à la cithare sur bâton qui semble apparaître au VII° siècle. Deux instruments 

désignés de la même manière ont donc été substitués l'un à l'autre. En outre, les traducteurs 

ne sont généralement pas des musicologues ; ils ont de leur côté aggravé quelquefois la 

situation en traduisant le terme de vīṇā par le mot luth, autorisé en cela du reste par le sens 

générique du mot vīṇā. Mais cela crée des confusions embarrassantes : une traduction 

française de l'avadāna d'Upagupta traduit vīṇā par luth; lorsqu'on regarde comment les 

artistes indiens contemporains de ce texte ont représenté cette vīṇā, on constate qu'ils en ont 

fait une harpe arquée. Or le même texte compilé par Hiuan-tsang donne comme équivalent de 

vīṇā le terme k'ong-heou qui désignerait un luth. Enfin le mot vīṇā a été aussi traduit par 

« lyre » ; or la lyre est inconnue dans l'Inde aussi bien à l'époque ancienne qu'à l'époque 

moderne. »14 

Divers instruments sont donc employés dans le contexte rituel bouddhique. La musique est, 

dans ces reliefs, le marqueur d’un hommage rendu au Buddha15. Elle est la manifestation de la dévotion 

dans l’image et l’indication d’une évocation du Buddha par le biais d’un rituel sensoriel. La musique 

faisant partie du domaine du plaisir des sens et du luxe, elle est utilisée dans l’iconographie pour 

célébrer un être divin.  

1.1.2. Identification des instruments de musique représentés 

Si les percussions sont les instruments les plus représentés dans l’iconographie indienne, 

parfois même sous des formes imposantes comme sur un autre relief de dans des proportions 

exagérées comme sur cet autre relief de Sāñcī (Fig. 8) où l’on peut observer deux gros tambours 

frappés de chaque côté par deux musiciens armés d’une imposante baguette, dans un contexte 

d’hommage rendu à l’arbre de la Bodhi – comme en témoignent les mains en añjali des dévots qui 

entourent respectueusement l’arbre et le siège du Buddha –, la harpe arquée est celle qui a fait couler 

le plus d’encre dans la littérature secondaire. Par sa forme, proche des lyres mésopotamiennes et 

égyptiennes mais aussi des lyres d’Asie du Sud-Est, elle a beaucoup intrigué les chercheurs. Ce type de 

harpe est d’ailleurs toujours utilisé, d’ailleurs exclusivement en contexte bouddhiste au Myanmar16 où 

on l’appelle saùng-gauk17. Claudie Marcel-Dubois écrit au sujet de la harpe arquée :  

« (…) partout où nous avons trouvé la harpe arquée on peut constater en effet que, dès le 

début de l'évolution artistique, elle est liée d'abord aux coutumes des dynasties bouddhiques, 

puis à des scènes religieuses bouddhiques et qu'elle disparaît des orchestres précisément à 

l'époque où l'hindouisme devient la religion officielle. (…) Hors de l'Inde, la harpe arquée a 

 
14 MARCEL-DUBOIS, 1941, p. vi. 
15 Il existe encore de nos jours le terme de śabdapūjā, utilisé pour désigner une « offrande de sons » en contexte 
bouddhiste au Sri Lanka, décrit comme un « air de musique joué en l’honneur du Buddha et destiné à délecter 
ses sens, à l’instar des fleurs, des chants et des parfums » (GOLOUBEW, 1932, p. 463). La persistance d’un tel 
rituel associée à ce que l’on observe dans l’iconographie et dans les textes bouddhiques de notre période montre 
l’existence très ancienne de pratiques musicales au sein du culte envers le Buddha et ses reliques. 
16 Voir BECKER, 1967 et BHATTACHARYA, CHOWDHURY, 2021. 
17 LAWERGREN, 1994, p. 240. 



13 
 

13 
 

suivi l'expansion du Bouddhisme et on la trouve dans les principaux centres de culture 

bouddhique (…). »18 

Les autres instruments fréquemment utilisés par les musiciens dans les figures sculptées sont : 

les différentes vīṇās (qui désigne, nous l’avons dit, des instruments à cordes variés parmi lesquels on 

peut notamment citer l’aṅga vīṇā qui possède 21 cordes ou bien la mattakokila vīṇā évoquée dans le 

Nāṭyaśāstra), le veṇu (flûte) que l’on peut associer au bansuri actuel et les percussions (déclinées en 

différents instruments tels que le mṛdaṅgam (tambour), ou bien le ḍhakkapaṭaha (timbale). Dans 

l’épisode du Mahāvastu narrant le fameux passage du « Sommeil des Femmes », une liste des 

instruments joués par le harem nous donne les termes techniques sanskrits qui leur sont associés : on 

constate dans ce passage l’existence d’une multitude d’instruments de musique, parfois très similaires.  

« The Bodhisattva woke up and saw the women asleep. One was clasping a vīṇa,[la harpe 

arquée19] another a veṇu,[sorte de flûte ou pipeau] another a nakula,[un type particulier de 

vīṇa] another a sughoṣa,[une sorte de cloche] another a tūṇaka,[un instrument à vent] another 

a candīsaka,[ou śabdīsaka (Edgerton, 1953): un instrument de musique non identifié] another 

a sambhārikā,[idem] another a mahatī,[un type particulier de vīṇa] another a vipañcikā,[un 

instrument très proche de la vīṇa] another a ḍhakkapaṭaha,[une sorte de timbale double] 

another a vallaki,[un instrument très proche de la vīṇa] another a mṛdaṅga,[un tambour] 

another a mukunda,[un autre type de timbale] another a paṇava,[soit un type de tambour soit 

une sorte de cymbale] another a jharjharaka,[un type de percussion] another an āliṅga:[un 

type de percussion] and another a parivādinī.[une vīṇa à sept cordes] One had her hand at her 

throat, another her head on a drum, another her head on her neighbour’s bosom, another her 

arm on her neighbour’s shoulder, another embraced her neighbour, and another had her limbs 

sprawling left and right. »20 

1.1.3. La musique pour honorer les figures royales 

Certains reliefs illustrent des passages de la vie du Buddha dans lesquels il ne me semble pas 

que c’est le Buddha qui est honoré par les musiciens mais plutôt que c’est Śākyamuni, en tant que 

figure historique qui est accompagné, par des musiciens dont le rôle devient alors de signaler son statut 

de prince et le caractère royal et luxueux de son mode de vie. Cette idée est particulièrement évidente 

dans deux épisodes de la vie de Siddhārtha. Commençons chronologiquement par le passage du 

Sommeil des Femmes mentionné plus haut. Le prince est entouré de belles femmes dans son palais, 

qui chantent et qui jouent de la musique. Cet épisode fait écho à un passage antérieur du Mahāvastu, 

que nous avons déjà cité en introduction, dans lequel le Buddha décrit les conditions dans lesquelles il 

 
18 MARCEL-DUBOIS, 1941, p. 115-116. 
19 Si l’on en croit les représentations iconographiques les plus anciennes de cet épisode, le terme vīṇā a été 
interprété dans l’iconographie comme une harpe arquée. Voir par exemple Fig. 9 et Fig. 10. Il faut néanmoins 
distinguer celles qui possèdent une caisse de résonance et celles qui n’en ont pas. 
20 JONES (tr.), 1987, Mvu, Vol. II, XVI, 159. 



14 
 

14 
 

vécut avant le Grand Départ. La musique faisait partie de son quotidien : les femmes de son harem 

jouaient, chantaient et dansaient pour lui.  

« sukumāro (ʼ)haṃ bhikṣavaḥ paramasukumāro. tasya me bhikṣava sukumārasya 

paramasukumārasya pitā Śākyo pañca kāmaguṇān upasthāpayet sayyathîdaṃ nāṭyaṃ gītaṃ 

vāditaṃ striyo ca mama yeva krīḍyārthaṃ ratyarthaṃ pravicāraṇārthaṃ. »21 

J’étais un petit prince, ô moines, un tendre petit prince. Mon père Śākya me fournit/procura 

de quoi jouir de mes cinq sens, à savoir la danse, le chant, la musique et les femmes, dans le 

but de me divertir, de me faire plaisir et de m’amuser.22 

Cette description fait écho à la scène du Sommeil des Femmes, très représentée dans le corpus 

iconographique du Gandhāra, daté entre le I° et le III° siècle de notre ère. La présence de femmes 

jouant de la musique et dansant pour le plaisir du prince était évidemment un luxe et le privilège de la 

royauté. Dans ces deux reliefs (Fig. 9, Fig. 10), on peut observer six femmes endormies tenant des 

instruments de musique : une harpe arquée et deux tambours – joués par la même musicienne et 

disposés à la manière des actuels tablas – dans les deux images, auxquels s’ajoute une paire de cloches 

dans la seconde image (Fig. 10). Au milieu des femmes endormies, on repère le prince Siddhārtha, 

grâce à son auréole et à son uṣṇīṣa. C’est aussi le seul personnage éveillé. Un troisième relief (Fig. 11), 

devant en réalité être associé au second, montre la scène précédant l’endormissement des femmes : 

toutes sont éveillées et jouent de leurs instruments. La percussionniste lève la main droite au-dessus 

de sa tête afin de frapper son tambour, la musicienne assise sur la couche du prince tient fermement 

les cloches de sa main droite et la harpiste – à laquelle s’ajoute une seconde – tient son instrument 

sous son bras gauche afin de pincer les cordes de son autre main. Siddhārtha, quant à lui, est allongé 

au milieu de son harem, légèrement redressé sur sa couche. Il possède les apparats d’un roi : son collier 

et son diadème indiquent son statut princier. Ainsi, cette scène de cour montre que la musique 

constituait un des principaux divertissements dans la vie des membres de la royauté : c’est le plaisir de 

l’ouïe dont jouissent les souverains et les aristocrates. Exceptée l’auréole autour de la tête du prince, 

rien n’indique que la scène est en réalité l’illustration d’un passage de la vie du Buddha. Un œil non 

initié aurait aisément pu penser que ce relief faisait partie de l’architecture d’un complexe palatial. Ce 

type de représentation est en effet très répandu dans l’art indien de cette époque : on trouve 

également des orchestres féminins de harem dans l’iconographie royale de Begram. Sur ces fragments 

de chaise en ivoire (Fig. 12, Fig. 13), on peut identifier des femmes jouant de la harpe arquée, du 

tambour et de la flûte, accompagnées tantôt par une servante apportant de la nourriture, tantôt par 

une danseuse. L’iconographie de ces reliefs peut être mise en relation avec celle d’un relief de Mathurā 

(Fig. 14) dans lequel on observe trois musiciennes – une jouant de la harpe arquée, une autre de la 

 
21 MARCINIAK (éd.), 2019, Mvu, Vol. II, Sukumāra-sūtra, p. 152. 
22 Une traduction en français sans référence est une traduction personnelle. 



15 
 

15 
 

flûte et une troisième jouant des cymbales – assises sur des tabourets en osier tressé. Les scènes des 

reliefs de Begram se déroulent sur la terrasse d’un palais si l’on en croit le décor très travaillé des 

balustrades et des portes, le mobilier – des tabourets ou des bancs aux détails minutieux –, les 

ornements des femmes ainsi que le support de ces reliefs : un dossier de siège en ivoire dont la richesse 

des décors laissent à penser à son origine royale ou palatiale. La ressemblance entre ces scènes de 

Begram et celles de Mathurā et du Gandhāra attire notre attention sur le caractère ambigu des 

représentations bouddhiques qui s’inscrivent à la fois dans un contexte narratif religieux (Fig. 9, Fig. 

10) et dans un contexte princier (Fig. 11, Fig. 12, Fig. 13).  

Cette ambiguïté se trouve aussi dans des représentations urbaines : dans certains reliefs, on 

peut identifier une scène de procession aux portes de la ville. Certains de ces reliefs illustrent des récits 

en lien avec la figure historique du Buddha. C’est le cas de la scène du Grand Départ, qui suit de peu 

l’épisode du Sommeil des Femmes : le prince Siddhārtha s’échappe du palais afin de mener sa vie 

comme il l’entend. Dans le Lalitavistara, il est conté que la fuite de Śākyamuni est accompagnée par la 

célébration du monde divin : les dieux honorent le prince d’offrandes de toutes sortes : diamants, 

guirlandes, armes, fleurs, parfums, vêtements, parasols, bannières, bijoux mais aussi musique : 

« Alors, Dhritarâchtra, le grand roi maître des Gandharbas, arriva par l’horizon oriental en 

compagnie de plusieurs centaines de milliers de millions de Gandharbas avec un concert de 

musique et de chants de toutes sortes. »23 

Cette scène, représentée à Sāñcī (Fig. 15), peut être facilement confondue avec celle d’un 

cortège escortant le roi, honoré par des musiciens (Fig. 16, Fig. 17). Sur les trois reliefs, le peuple 

ouvrage la marche d’une figure importante, en bas de l’image. Dans la partie supérieure des reliefs, on 

aperçoit des bâtiments dont l’architecture dotée d’ouvertures en arc oriental évoquent un contexte 

urbain. Aux balcons, on remarque des femmes parées regardant celui qui quitte la ville. Sur la Fig. 16, 

un homme à dos d’éléphant observe également la scène depuis le haut de la muraille. La différence 

entre la scène du Grand Départ et les cortèges royaux réside en deux points. Le premier concerne la 

musique, bien que présente dans la plupart des récits du Grand Départ, elle n’est pas représentée dans 

le premier relief : cela renforce l’impression de silence qui régnait sur la ville au moment de la fuite de 

Śākyamuni. Le second point concerne la représentation même de la figure au cœur de l’action : les rois 

sont représentés, Śākyamuni ne l’est pas. Un roi – identifié comme étant le roi Prasenajit par 

l’inscription – sort de la ville, assis sur son cheval (Fig. 16), l’autre se tient debout sur un char  tiré par 

deux chevaux huppés (Fig. 17). Ils sont tous deux abrités sous un parasol et sont précédés d’un 

orchestre composé  de flûtes, de conques et de percussions. Dans la Fig. 15, la figure digne d’un cortège 

n’est pas représentée : c’est par cette absence de figure principale que l’on comprend qu’il s’agit d’une 

 
23 FOUCAUX (tr.), 1988, Chap. XV, p. 191. 



16 
 

16 
 

représentation non figurée du Bodhisattva. La présence du prince Siddhārtha est sous-entendue par 

sa monture Kaṇṭhaka. Bien que ces trois reliefs aient une iconographie très proche et soient 

directement liés à un contexte urbain et à des figures royales, l’un illustre un récit hagiographique 

tandis que les autres n’ont pas de lien direct avec le Buddha. 

La musique accompagne également les figures royales dans d’autres reliefs. Par exemple, sur 

ce relief de Sāñcī (Fig. 18), on peut observer des membres de la royauté abrités sous des parasols et 

assis sur des éléphants. Il sont vêtus et ornés à la manière des princes ou des rois et sont entourés par 

des personnages, parfois tenant un cauri, parfois les protégeant, une arme à la ceinture, parfois 

portant des provisions ou encore se prosternant les mains en añjali devant eux. A gauche de ce trio 

d’éléphants, on aperçoit un autre ensemble composé de musiciens : ils jouent tantôt de la conque, 

tantôt du bansuri, tantôt des percussions. Là encore, l’orchestre ouvre la marche des figures royales. 

De même, dans ce relief du culte à l’arbre de la Bodhi entouré un caitya (Fig. 19) à Sāñcī, partie droite 

de la Fig. 1, on peut observer un autre orchestre qui accompagne probablement le rāja – 

reconnaissable à ses bijoux, au parasol tenu au-dessus de sa tête et à l’éléphant dont il est en train de 

descendre – venu honorer ce lieu sacré symbolisant le Buddha, sous une forme non figurée. Cet 

ensemble musical est composé de trois percussionnistes, de deux musiciens jouant de la conque d’un 

jouant du bansuri. Dans ces deux reliefs (Fig. 18, Fig. 19), on peut se demander si la musique a pour 

rôle d’introduire un hommage au Buddha par une figure royale ou si elle escorte le roi et introduit son 

arrivée. Dans le contexte d’une représentation sur un stūpa, il semble en effet évident que les figures 

royales escortées ont pour objectif l’adoration ou la protection du Buddha : la musique aurait donc 

pour vocation d’honorer le Buddha. Néanmoins, la musique étant une source incontestable de 

divertissements et de plaisirs dans le cadre palatial, la possibilité d'un cortège musical introduisant 

l'arrivée du roi n’est pas à exclure. Cette ambiguïté concerne les reliefs dans lesquels une figure royale 

et une représentation du Buddha coexistent, c’est d’autant plus le cas lorsque les images illustrent des 

épisodes de la jeunesse du Buddha historique. Dans les scènes illustrant un hommage aux 

représentations non figurées de la divinité, par des fidèles de rang social inférieur, il n’y a pas lieu de 

s’interroger sur le destinataire de la musique : la musique s’adresse sans aucun doute au Buddha. 

Ainsi, la musique sert de marqueur de la sacralité et de l’importance de certains personnages : 

elle est l’indicatrice d’un statut de roi ou de divinité. Cela induit donc une possible confusion sur les 

reliefs où ils coexistent. 

1.1.4. Musique et danse dans le culte du Buddha : les fêtes bouddhiques 

Si certains reliefs montrent l’indépendance de la musique par rapport à la danse, il est difficile 

d’identifier clairement des danseuses si aucun musicien ne les accompagne. La danse est en effet 



17 
 

17 
 

indissociable de la musique dans l’Art indien. Cette association se retrouve dans certains reliefs (Fig. 

20, Fig. 21) et va perdurer dans l’iconographie des temples, bouddhiques puis hindous, pendant 

plusieurs siècles. Le site de Bhārhut propose quelques exemplaires de représentations de la musique 

et de la danse. Sur un premier bas-relief (Fig. 20), on peut observer des musiciens jouant de la harpe 

en forme d’arc, ou bien du tambour. Elles sont accompagnées de quatre danseuses dont deux 

exécutent des mouvements semblables. Une inscription identifie ainsi ce relief : 

« sāḍikasaṃmadaṃ / turaṃ devānaṃ »24 

« the music of the gods accompanied by (?) a mimic dance »25 

De petites inscriptions nominatives leur donnent le qualificatif d’apsaras : ces divinités 

secondaires, proches des yakṣīs, sont des déesses danseuses, souvent présentes dans les récits 

bouddhiques. Toutes les femmes sont vêtues et ornées de la même manière, leur tenue étant 

comparable à celle des yakṣīs de Bhārhut, notamment celle de Candrā (Fig. 22). Si cette première 

illustration d’épisode musical dansé semble se dérouler dans un contexte palatial non spécifiquement 

bouddhique, ce n’est pas le cas d’un autre relief situé sur l’un des piliers de la porte ouest du même 

site (Fig. 21), dans lequel on retrouve les mêmes éléments iconographiques, accompagnés cette fois 

d’une représentation non figurée du Buddha sous la forme des buddhapādas et du turban. On y voit 

en effet un groupe de quatre danseuses dans les mêmes positions que celles de la première image, 

ainsi que sept musiciens jouant notamment du tambour et de la harpe arquée. Dans la partie 

supérieure de l’image, on peut observer une sorte de palais composé de nombreuses pièces mais dont 

une est mise en avant dans la partie gauche : il s’agit d’un caitya dans lequel est exposé le turban du 

Buddha. Cet épisode, raconté dans le Lalitavistara (Chap. XV) et dans le Mahāvastu (Vol. II, Chap. XVI), 

évoque la renonciation du Buddha à la vie mondaine : s’étant coupé symboliquement les cheveux pour 

accueillir le mode de vie ascétique, le Buddha renonce également à son turban de prince qui est 

recueilli et honoré par les dieux du Trāyastriṃśa dans le Palais d’Indra, ici représenté. Le caitya 

recevant le turban du Buddha fut nommé Cūḍāpratigrahaṇa26. Arthur Cunningham a déchiffré et 

traduit l’inscription accompagnant ce relief : 

« Sudhammam deva sabhâ Bhagavato Chuḍa Maha »27 

« The grand headdress of Buddha, in the Assembly Hall of the Devas »28 

 
24 LÜDERS (éd.) et ASI (éd.), 1963, CII -Bh Inscr., B27. 
25 Ibid. 
26 CUNNINGHAM, 1879, p. 109. 
27 Ibid., p. 136. 
28 Ibid. Cette traduction a été remise en question par Schopen (2014 : Chap. XVI). 



18 
 

18 
 

 Les danseuses situées dans la partie inférieure du relief, quant à elles, peuvent être identifiées 

comme des apsaras également, sur le modèle du premier relief. Ces divinités secondaires semblent en 

effet réaliser une danse en l’honneur du cūḍā du Buddha, probablement au moment du festival 

bouddhique dédié à cette relique. Le passage du Mahāvastu qui correspond à ce relief est le suivant :  

« bodhisatvena asipaṭṭena cūḍā cchinnā, sā ca cūḍā Śakreṇa devānām indreṇa praticchitā 

Trayastriṃśabhavane pūjyati, cūḍāmahaṃ ca vartati. »29 

Le Bodhisattva, de sa lame, coupa son chignon (cūḍā) qui, recueilli par Śakra, roi des dieux, fut 

honoré dans sa demeure du Trayastriṃśa, à l’occasion du festival en l’honneur du cūḍā. 

D’autres reliefs évoquant des pratiques associées de danse et de musique ont été retrouvés à 

Amarāvatī (Fig. 23) : bien qu’ils soient datés du II° siècle de notre ère et qu’ils soient donc plus récents 

que les reliefs de Bhārhut, ils montrent que les festivals bouddhistes sont très restés très populaires 

pendant toute cette période. On y observe deux musiciens, jouant du luth30 et de la flûte traversière. 

Au moins six autres personnages effectuent des mouvements de danse différents, entourant un défilé 

composé de deux hommes – dont un porte un parasol – ouvrant la marche et de six autres, plus petits, 

portant un petit palanquin dans lequel siège un éléphant, animal sous la forme duquel le Buddha est 

descendu du royaume des Tuṣita pour s’installer dans le ventre de la Reine Māyā. Certains reliefs du 

Gandhāra, datés entre le I° et le III° siècle de notre ère, évoquent également des festivals bouddhiques : 

on observe par exemple, sur une frise (Fig. 25), une procession de musiciennes jouant là aussi du luth 

– un luth plus triangulaire que sur la Fig. 24 – et de la flûte traversière ainsi que d’une petite percussion 

et de la harpe arquée. Des femmes effectuent quelques pas de danse. L’écart géographique entre 

Amarāvatī et le Gandhāra suggère que les festivals bouddhiques, en plus d’avoir perduré pendant 

plusieurs siècles, étaient également très répandus en Inde, rendant des hommages au Buddha grâce à 

la pratique combinée de la danse et de la musique. 

1.1.5. La musique et la danse comme plaisirs des sens et comme moyens de 

séduction 

Du fait de la présence relativement courante de la musique dans l’art bouddhique et son rôle 

tantôt célébrateur de la présence – parfois non figurée – du Buddha, tantôt introductif de l’arrivée 

d’un personnage royal, la seule iconographie bouddhique nous donne une vision positive de la 

 
29 MARCINIAK (éd.), 2019, The Great Renunciation, p. 208. 
30 Le luth est un instrument que l’on ne trouve ni à Bhārhut ni à Sāñcī. Il aurait pu s’agir d’une spécificité régionale, 
réservée à la région d’Amarāvatī, mais on le trouve aussi au Gandhāra (Fig. 24). Ces deux sites archéologiques 
étant postérieurs à ceux de Bhārhut ou de Sāñcī, on peut faire l’hypothèse d’une apparition de cet instrument 
aux alentours du I° siècle de notre ère dans ces régions. Claudie Marcel-Dubois remarque que ces instruments 
sont légèrement différents : celui du Gandhāra est dit « échancré », celui d’Amarāvatī est un luth « ovoïde ». Voir 
MARCEL-DUBOIS, 1941, p. 87-89. 



19 
 

19 
 

musique comme plaisir de l’audition. Elle a, pourtant, dans les textes canoniques anciens, un tout autre 

statut. Plusieurs passages du Tipiṭaka la considèrent en effet comme la source d’un plaisir vain et 

source de souffrance :  

« Having heard sounds both pleasant and raucous, 

Do not be enthralled with pleasant sound. 

Dispel the course of hate towards the raucous (…). »31  

« When, firmly mindful, one hears a sound, 

One is not inflamed by lust for sounds »32 

Les textes canoniques définissent ainsi la musique comme une source de plaisir néfaste 

puisqu’elle détourne le pratiquant bouddhiste de sa quête de l’Eveil spirituel33. Dans le Saṃyutta 

Nikāya, le Buddha avertit les moines : s’ils cherchent le plaisir par la musique, ils se rendront plus 

vulnérables vis-à-vis de Māra : 

« There are, bhikkhus, sounds cognizable by the ear ... mental phenomena cognizable by the 

mind that are desirable, lovely, agreeable, pleasing, sensually enticing, tantalizing. If a bhikkhu 

seeks delight in them ... the Evil One can do with him as he wishes. »34 

 Le Mahāprajñāpāramitopadeśa35 va jusqu’à raconter l’histoire des cinq cents ṛṣis vivant dans 

les montagnes, charmés par le chant d’une femme-oiseau kinnarī qui se baignait dans un bassin non 

loin d’eux. L’ayant entendue, les ṛṣis, déconcentrés, sortirent de leur méditation, captivés par la beauté 

de son chant. Ils furent si fascinés qu’ils perdirent tout contrôle de leur esprit et qu’ils virent tous leurs 

mérites (guṇa) supprimés dans leur existence présente, engendrant ainsi une rétrogradation karmique 

ultérieure36. 

 
31 BODHI (tr.), 2000, SN, IV. 35. [72]. 
32 Ibid., IV. 35. [75]. 
33 Voir aussi : « Why condemn sounds (śabda)? The nature of sounds is instability; once heard, they vanish. The 
madman (mūḍha) who does not know that sound is characterized by impermanence (anityatva), change 
(pariṇamatva) and disappearance (hāni), finds a futile pleasure in sounds (ghoṣa) and, when the sound has 
disappeared, he remembers it and is attached to it. » (MIGME CHÖDRÖN (tr.), 2001, MPPS, Chap. 28, II. A. 2). 
34 BODHI (tr.), 2000, SN, IV. 35. [92]. 
35 MIGME CHÖDRÖN (tr.), 2001, MPPS. 
36 Si l’attachement à la musique et le plaisir pris à l’écouter peut conduire à une rétrogradation karmique dans 
les existences ultérieures, les offrandes de musique au Buddha, illustrées dans les nombreux reliefs étudiés 
précédemment, peuvent conduire à une ‘’promotion’’ karmique : 

« śṛṇvanti śabdān madhurān manojñān  
vaṃśasvarān gītaravāṃś ca ramyān | 
te prāpnuvanti pratisamvidaś ca  
stuvanti ye dhātudharaṃ jinasya ǀǀ [ Tri 19, Cul 22, Lha 21] » 

(TOURNIER (tr.), SZÁNTÓ (tr.), inéd. PrP, §23) 

Voir aussi : 
« na jaḍḍo bhoti na jaḍo ajihvo 
kubjo ca khañjo na pi nāmitāṃgo ǀ 

 



20 
 

20 
 

 Ainsi, la musique est aussi considérée comme un moyen de séduction, d’ailleurs souvent utilisé 

par les femmes pour charmer le pratiquant bouddhiste et satisfaire ses sens. Sur le relief d’une colonne 

de Sanghol (Fig. 26), on observe une femme à la poitrine dénudée, jouant d’un instrument semblable 

à l’harmonica. Les deux petits personnages situés au-dessus d’elle paraissent absorbés par sa musique. 

Par son apparence séduisante et son instrument de musique, cette femme, identifiée soit comme une 

courtisane soit comme une yakṣī dans la littérature secondaire37, incarne le plaisir des sens, en 

particulier de l’ouïe et de la vue. Nous reviendrons plus longuement sur ce point dans une seconde 

partie. 

De même, dans l’épisode du Sommeil des Femmes, déjà mentionné précédemment, la 

musique est outil de séduction : Siddhārtha, une fois les musiciennes de son harem endormies, les 

observe d’un regard plein de pitié et de dégoût, réalisant la vacuité (śūnyatā) de leur existence, fondée 

sur la souffrance et la peur de la mort. Cette révélation naît d’une vision d’horreur – le jeune prince a 

l’impression d’être face à un cimetière – mais aussi du silence et de l’absence de mouvements : c’est 

parce que les femmes ne jouent et ne dansent plus, parce qu’elles sont immobiles et silencieuses, qu’il 

peut les voir telles qu’elles sont réellement. Cela renforce l’idée selon laquelle la musique est un 

divertissement – au sens premier de détournement (lat. <divertere) : c’est un leurre qui dissimule une 

réalité tragique. Sans la musique, les femmes ne sont que de simples corps inanimés, purement 

organiques, soumis au Temps et destinés à la décomposition. Ayant réalisé cela, Siddhārtha éprouve 

du dégoût : 

« Seeing this woeful change in their appearance, he became more and more disgusted with 

lust. »38 

« When the kings’s son saw the young women lying in these different ways and looking so 

loathsome with their uncontrolled movements… he was moved to disgust. »39 

Dans un autre épisode très célèbre, la musique est également instrumentalisée dans le but de 

séduire, charmer, détourner le Buddha : il s’agit de la tentation par les filles de Māra40. 

 
viśiṣṭo bhoti pravarātmabhāvo 
vādetva vādyaṃ jinacetiyeṣu ǀǀ [Sen 383] » (MARCINIAK (éd.), 2019, Mvu, Avalokita-Sūtra (III), p. 459-
460.) 
« He does not become stupid nor a creature without tongue nor hunchbacked, nor lame, nor crippled 
of limb. He who has played on an instrument of music at the Conqueror's shrines becomes outstanding, 
most excellent of soul and most excellent of body. » (JONES (tr.), 1987, Mvu, Vol. II, The Second 
Avalokita-Sūtra, p. 345.) 

37 Voir GUPTA (éd.), 1985. Voir aussi RAY, 2010.  
38 RHYS DAVIDS (tr.), 1978, Ja, p. 162, 82.20. 
39 JOHNSTON (tr.), 1984, p. 73, v. 63. 
40 Dans les récits de cet épisode, la musique est une mention récurrente. En revanche dans l’iconographie 
bouddhique, elle n’est pas représentée. Voir Fig. 27. et Fig. 28. Sur ce second relief, les instruments de musique 

 



21 
 

21 
 

« While the Buddha was under the Bodhi tree, king Māra, out of spite (daurmanasya) sent him 

the three princesses, Lo kien (Ragā), Yue pei (Arati) and K’o ngai (Tṛṣṇā). They came showing 

off their bodies and using all sorts of charms to try to corrupt the Bodhisattva, but the latter 

did not let himself become disturbed and did not look at them. (…) They came out of the forest 

and appeared suddenly, like lightning from a dark cloud; they raised their eyebrows, lowered 

their eyelashes and, watched carefully like young married women; they made music and used 

all the tricks. »41 

Cet épisode correspond en réalité à la deuxième tentation de Māra. Dans la première 

tentation, il tente de déconcentrer le Buddha en envoyant des armées personnalisant les émotions 

négatives que sont : le désir, l’insatisfaction, la colère, l’avidité et l’envie. Cette tentative se solda par 

un échec et par la fuite de Māra, dont la lyre représente ici la séduction : 

« tasya śokaparīttasya vīṇā kacchāt(’) osṛtā ǀ tato durmano yakṣo tatrâivântarahāyitha ǀǀ »42 

« Then, overcome with grief, Māra's lyre slipped from his armpit, and the disconsolate fiend 

forthwith vanished from sight. »43 

Un autre passage, dont la deuxième partie est l’exact équivalent en pāli de celui évoqué ci-

dessus, évoque l’échec de Māra qui tenta de convaincre le moine Godhika de ne pas mettre fin à ses 

jours afin qu’il ne gagne pas le statut d’arhant. Godhika se tue. Ayant échoué, Māra est interpellé par 

le Buddha qui annonce que Godhika a finalement atteint le nirvāṇa par son non-attachement à la vie 

et que sa conscience s’étant éteinte, elle est désormais hors de sa portée44. 

« Atha kho māro pāpimā beluvapaṇḍuvīṇaṃ ādāya yena bhagavā tenupasaṅkami; 

upasaṅkamitvā bhagavantaṃ gāthāya ajjhabhāsi – (…) 

Tassa sokaparetassa, vīṇā kacchā abhassatha; 

Tato so dummano yakkho, tatthevantaradhāyathā’ti. »45 

« Then Mara the Evil One, taking a lute of yellow vilva-wood, approached the Blessed One and 

addressed him in verse (…): 

So much was he stricken with sorrow  

That his lute dropped from his armpit. 

Thereupon that disappointed spirit 

Disappeared right on the spot. »46 

 
apparaissent bel et bien mais pas entre les mains des filles de Māra : ce sont les démons qui jouent et dansent, 
dans une sorte de parodie des apsaras. Ce relief pose la question du représentable et de l’irreprésentable, que 
nous développerons plus tard : seul le Beau est a priori représentable dans l’iconographie bouddhique. Comment 
expliquer la représentation de ces démons laids et grossiers ? On peut se demander si la musique, en tant que 
manifestation auditive du Beau, permet de les représenter sur le stūpa. Pour des postures similaires, comparer 
celles des démons avec celles des apsaras des Fig. 20 et Fig. 21.  
41 MIGME CHÖDRÖN (tr.), 2001, MPPS, Chap. 24, [165c]. 
42 MARCINIAK (éd.), 2019, Mvu, Vol. II, Temptations by Māra, p. 302. 
43 JONES (tr.), 1987, Mvu, Vol. II, Temptations by Māra, p. 227. 
44 WERAGODA SARADA MAHA THERO (éd. & tr.), 1993, Comm. Dhp, Chap. 4, v. 57.  
45 SN, I. 4., 3., 497 (https://tipitaka.org/). 
46 BODHI (tr.), 2000, SN, I. 4. 23 (3), [§497]. 



22 
 

22 
 

Ainsi, la vīṇā peut apparaître dans les textes comme attribut de Māra qui l’utilise pour charmer, 

détourner, corrompre les pratiquants bouddhistes47. Elle est en quelque sorte l’apparat du laid et du 

mauvais pour paraître beau et bon aux oreilles de ceux qui l’écoutent. On trouve d’autres exemples 

dans la littérature indienne où la musique devient un outil de charme, d’envoûtement afin d’attirer et 

de tromper ses auditeurs : c’est le cas d’un conte du Kathāsaritsāgara48 qui narre l’histoire de la yakṣī 

Śṛṅgotpādinī (littéralement : productrice de cornes). Cette yakṣī malfaisante danse et joue d’une vīṇā 

fabriquée à partir d’ossements – pour attirer et séduire ses proies qui se mettent à danser jusqu’à 

épuisement : à bout de force, elles tombent dans le feu et sont dévorées par la yakṣī. La musique 

apparaît ainsi investie d’un rôle corrupteur dans certains textes de la littérature bouddhiste. 

Cette vision de la musique est particulièrement présente dans les textes canoniques destinés 

à la pratique ascétique du Bouddhisme, notamment par les moines. Le détachement de la matérialité 

et des cinq sens est considéré comme étant la clé de l’élévation spirituelle : la musique, en tant que 

plaisir auditif mais aussi en tant que source de tromperie, doit être condamnée, ainsi qu’en témoigne 

l’histoire des cinq ṛṣis, racontée plus haut. 

Avec le développement du Bouddhisme Mahāyāna, la pratique se tourne vers l’autre et non 

plus vers soi-même49. On peut se demander si le développement de la pratique dévotionnelle des laïcs 

envers le Buddha par la musique est lié à l’émergence de ce mouvement50. Il semble en effet que la 

musique ait pris plus d’importance : plus qu’un simple moyen d’honorer le Buddha, elle va aussi donner 

aux dévots la possibilité d’obtenir des mérites qui lui permettront, dans ses existences suivantes, 

d’atteindre un statut supérieur. Ce point fera l’objet d’un développement plus conséquent dans une 

seconde partie. 

1.1.6. La représentation de la musique céleste 

La musique peut être représentée de deux façons : par la présence de musiciens, comme nous 

l’avons vu plus haut, mais aussi par la simple représentation des instruments musiques, sans musiciens. 

Ce deuxième type n’induit pas la même confusion que les orchestres que nous avons mentionnés plus 

haut : avec la musique céleste, reconnaissable en l’absence de musiciens, il n’y a aucun doute sur le 

destinataire divin de l’hommage musical.  On trouve par exemple des instruments de musique flottant 

 
47 Notons que la figure de Māra est intimement liée à la figure de Kāma. 
48 TAWNEY (tr.), PENZER (tr.), 2014, KSS, Livre VII, Chap. XXXVII, 51. 
49 La générosité (dāna) – qui est par définition un acte d’altruisme – devient un des moyens d’obtenir une 
promotion karmique et de se rapprocher de la Libération. Nous développerons le concept de dāna dans la 
deuxième partie. 
50 Cette question ne sera pas développée dans ce mémoire. L’apport d’une réponse pourra faire l’objet d’une 
étude ultérieure. 



23 
 

23 
 

dans les airs, semblant jouer d’eux-mêmes : ce type de représentation induit l’existence, bien 

qu’invisible, de divinités venues célébrer le Buddha. Dans plusieurs reliefs du Gandhāra (Fig. 29, Fig. 

30) illustrant la mise au monde du prince Siddhārtha, on peut observer la présence, quelque peu 

miraculeuse, d’une harpe arquée et d’un tambour double, comme suspendus dans les airs51-52. Dans 

un relief de Mathurā illustrant le premier bain du Buddha (Fig. 33), les instruments qui flottent dans le 

ciel sont plus nombreux et plus variés qu’au Gandhāra : on reconnaît la harpe arquée – on note au 

passage la caisse de résonance, ici plutôt évidente – et le mṛdaṅgam, mais aussi le bansuri et la conque. 

Les deux nāgas qui entourent le Buddha semblent souffler dans un instrument à vent – une conque 

sans doute. Ils sont eux aussi des divinités secondaires venues célébrer le Buddha. Ce type de 

représentation fait écho à un topos de la littérature bouddhique qui tend à considérer la musique 

céleste comme accompagnatrice ou annonciatrice d’un épisode relatif au Buddha. On trouve par 

exemple le récit de la naissance du Buddha, illustré dans ce relief, narré dans le Lalitavistara. Dans les 

trois premiers passages, sont mentionnés respectivement l’un des signes de bon augure présageant la 

venue au monde du Buddha et une des conséquences – répétée à différents passages du texte – de sa 

présence dans le ventre de sa mère, la Reine Māyā : 

« Inside the women’s quarters of King Śuddhodana’s excellent residence, all the instruments, 

such as the great kettledrums, the clay and wooden kettledrums, the flutes, lutes, reed pipes, 

three-stringed lutes, bells, and cymbals suddenly emitted wonderful music by themselves 

without being played. This was the sixth omen. »53 

« Monks, through the blessings of the Bodhisattva staying in his mother’s womb, the sounds 

of divine musical instruments arose constantly without interruption both day and night, and a 

rain of divine flowers fell. »54 

« The sounds of divine instruments constantly arose without being played. »55 

Le troisième passage décrit la célébration de la naissance du Buddha : 

« Trillions of divine and human musical instruments played sweet sounds without even being 

touched or played. »56 

 
51 La Fig. 31 contient également une représentation d’un tambour simple (semblable à un tambourin). 
52 Comparer ces reliefs à d’autres représentations de la naissance du Buddha au Gandhāra (Fig. 31, Fig. 32) qui 
ne présentent pas toujours des instruments de musique suspendus mais qui représentent le plus souvent des 
divinités célestes volantes : dans la Fig. 31, des personnages jouent du tambour, de la flûte et de la harpe arquée 
– un des personnages féminins danse –, on peut deviner leur identité : il pourrait s’agir de gandharvas, qui sont 
des divinités en lien avec la musique. Ce sont sans doute les mêmes personnages qui figurent sur la Fig. 32, bien 
qu’il n’ait pas d’instruments de musique entre les mains. On constate qu’elles sont, dans l’iconographie de la 
naissance du Buddha, situées de part et d’autre de l’arbre śāl auquel la reine s’agrippe. Les instrument de 
musique et ces divinités ont donc la même fonction : celle de montrer que les dieux célèbrent la naissance du 
Buddha. 
53 THE DHARMACHAKRA TRANSLATION COMMITTEE (tr.), 2013, Lal, Chap. 5, p. 34, 41. 
54 Ibid., Lal, Chap. 6, p. 57, 73. 
55 Ibid., Lal, Chap. 6, p. 58, 76. 
56 Ibid., Lal, Chap. 5, p. 43, 53. 



24 
 

24 
 

Cette dernière mention des instruments jouant d’eux-mêmes dans le Lalitavistara fait 

référence aux premiers miracles suivant la naissance du Buddha : 

« The cymbals and musical instruments of gods and humans sounded without being played by 

anyone. »57 

Dans la Nidānakathā, c’est la jeunesse du Bodhisattva, pleine de plaisirs, qui est décrite comme 

étant accompagnée d’instruments jouant tout seuls :  

« So the Bodisat, surrounded by well-dressed dancing-girls, … and attended by musical 

instruments which played of themselves , lived, as the seasons changed, [76] in each of these 

mansions in enjoyment of great majesty. »58 

Ce type de description apparaît également dans le Mahāvastu, dans la scène de l’accueil du 

Buddha Dīpaṃkara à Dīpavatī, accompagné par les devas et d’une procession d’instruments 

autonomes59 : 

« And as soon as the Exalted One puts his golden-sandalled right foot down by Indra’s column 

there arises a marvelous noise. 

Trumpets resound, and tambours and war-drums, though no one beats them, and horns, 

cymbals and pipes are played as the Pre-eminent Man enters. »60 

Dans un autre extrait du Mahāvastu, après l’extinction de Śākyamuni, le moine Kāśyapa récite  

un discours dharmique - la compilation des Ecritures à Rājagṛha. Cette récitation donne lieu à des 

manifestations sensorielles surnaturelles : c’est celle de la musique qui est la plus remarquable : 

« Quand l’Instruction du Sugata eut été convenablement récitée, de multiples tambours 

célestes retentirent. 

Les compilateurs de l’Instruction du Sugata, ayant entendu le bruit des tambours battants 

[dundubhinināda nadantaṃ śrutva], ayant perçu le violent tremblement de terre, dirent ceci 

à Kāśyapa, purifié des impuretés : 

« Pourquoi donc, ô vous qui êtes distingué dans la pureté ascétique, la terre a-t-elle tremblé 

avec les rivières et l’océan ? [Pourquoi] les retentissements charmants des tambours célestes 

[devadundubhiravāś ca manojñā] et [cette] pluie de guirlandes célestes [divyamālyavikaraṇaś 

ca] ? » 

Kāśyapa, lui qui a [rassemblé] l’ensemble des divisions du Dharma pur, dit ceci aux vaśībhūta, 

fils du Jina : « Ces groupes de dieux assemblés, ont entendu l’excellente Instruction dans son 

ensemble. 

 
57 Ibid., Lal, Chap. 7, p. 65, 86. 
58 RHYS DAVIDS (tr.), 2020, NK, p. 157, esp. 75-76, 2-131. 
59 L’autonomie des instruments de musique divine est également visible d’un point de vue grammatical : dans la 
plupart de ces extraits, ce sont les formes impersonnelles ou passives qui sont employées. 
60 JONES (tr.), 1987, Mvu, Vol. II, Chap. XXIII, 236. 



25 
 

25 
 

Ces groupes de dieux, réjouis, par révérence envers celui qui est pourvu de toutes les 

meilleures caractéristiques, rendent hommage à l’Incomparable, pour avoir entendu 

l’Instruction dans toute sa complétude. »61 

Le caractère auspicieux et divin de la vie – y compris l’extinction – du Buddha est ainsi renforcé 

par une atmosphère musicale créée par les dieux, faisant écho aux miracles que constituent les 

évènements de sa vie. Les textes et les images illustrant cette présence environnante de la musique 

dans les moments importants de la vie du Bodhisattva semblent sous-entendre que les mains invisibles 

jouant de ces instruments sont en réalité les dieux et divinités secondaires indiennes, approuvant et 

célébrant la supériorité du Buddha. Le Bouddhisme réussit donc, par le récit et l’illustration de la 

musique jouée par les êtres célestes, à le placer au sommet de la hiérarchie des dieux. Par exemple, 

dans le Lalitavistara, la scène du Grand Départ décrit les hommages rendus au Bodhisattva par les 

divinités secondaires : 

« King Dhṛtarāṣṭra, lord of the gandharvas, arrived from the east together with several trillion 

kiṃnaras playing various instruments and singing songs. As soon as Dhṛtarāṣṭra arrived, he 

began to circumambulate the city of Kapilavastu. Stopping in the east, from where he had 

arrived, he paid homage to the Bodhisattva. »62 

Ces divinités – les gandharvas et les kiṃnaras – ne font pas exclusivement partie du 

Bouddhisme : on les retrouve dans l’hindouisme et le jaïnisme également. Probablement divinités 

locales adaptées dans les différentes religions indiennes comme divinités secondaires, leur principal 

attribut est la vīṇā, i.e. la harpe indienne : ce sont des divinités musiciennes venues célébrer le Buddha, 

et leur chef, le roi Dhṛtarāṣṭra, entame une circumambulation autour de sa ville natale en signe 

d’hommage. 

On retrouve ces divinités secondaires dans de nombreux récits bouddhiques : elles jouent 

toujours le rôle du dévot qui honore et célèbre le Buddha. Dans un passage du Dīgha Nikāya par 

exemple, le grand Śakra, roi des dieux, exprime sa volonté d’approcher le Buddha : pour ce faire, il 

demande l’aide d’un gandharva très pieux, nommé Pañcaśikha. Cet épisode est illustré à Sāñcī (Fig. 7), 

 
61 TOURNIER (tr.), 2017, Mvu, Prologue du Daśabhūmika, p. 498, 38-42. Ce passage se poursuit par la 
manifestation divine d’autres exploits en lien avec les sens : 

« Quand [eut lieu] l’éloge du Sugata, le ciel resplendit, orné d’excellentes fleurs célestes 
[divyapuṣpavaramaṇḍitaṃ]. Hommes, dieux et dānava, louèrent [le Buddha], l’esprit tourné vers le 
meilleur des hommes. 

Et de ce fait, la montagne trembla et l’océan, ce grand réceptacle d’eau, fut agité. [Les dieux] dont 
l’esprit est appliqué, avec une pensée pleinement réjouie, agitèrent des étoffes [ambarāṇi] devant le 
firmament. 

Et de plus, quand [eut lieu] l’éloge des qualités merveilleuses du Jina, le ciel, immaculé comme un koṭi 
de soleils, parfumé de l’essence de santal céleste [divyacandanarasānuvāsitaṃ], ayant la fragrance de 
l’ambroisie [amṛtagandhikaṃ nabham], resplendit. » p. 501, 57-59. 

62 THE DHARMACHAKRA TRANSLATION COMMITTEE (tr.), 2013, Lal, Chap. 15, p. 162, 218. 



26 
 

26 
 

ressemblant particulièrement à l’hommage des musiciens venus adorer le stūpa (Fig. 3). Śakra et 

Pañcaśikha ont en effet le même objectif que les adorateurs de la Fig. 3 : celui de capter l’attention du 

Buddha pour lui rendre hommage. 

« (…) if you, Pañcasikha, were first to attract the ear of the Blessed Lord, then we might 

afterwards be able to approach and see the Blessed Lord, the fully-enlightened Buddha. (…) 

Then, to the strains of his vina, he sang these verses extolling the Buddha, the Dhamma, the 

Arahants, and love. (…) When he heard this, the Lord said : ‘’Pañcasikha, the sound of your 

strings blends so well with your song, and your song with the strings, that neither prevails 

excessively over the other. ‘’ »63 

La musique attire effectivement l’attention du Buddha, et le charme, même, ainsi qu’en 

témoigne sa louange de la composition de Pañcaśikha. Ainsi, une musique agréable n’est pas toujours 

signe de séduction ou de tentation, mais elle peut être un moyen de communication adapté à l’adresse 

de la divinité. Possédant un corps parfait du fait de sa nature divine, le Buddha possède également une 

oreille particulièrement affinée qui lui permet d’entendre les sons divins comme les sons humains : il 

est par conséquent apte à recevoir les hommages musicaux de tous ses dévots : 

« Bhikkhus, to whatever extent I wish, with the divine ear element, which is purified and 

surpasses the human, I hear both kinds of sounds, the divine and human, those that are far as 

well as near. »64 

Ainsi, la musique céleste possède un grand rôle dans l’iconographie et la littérature 

bouddhiques puisqu’elle souligne le caractère auspicieux et miraculeux de la vie du Buddha et permet 

de marquer sa supériorité dans la hiérarchie des dieux et son approbation par tout le reste du règne 

divin. Elle est le moyen par lequel les dieux rendent hommage au Buddha. 

1.1.7. La représentation du son agréable sous la forme d’un oiseau 

Les oiseaux en tant qu’émetteurs de sons agréables sont eux aussi un topos de l’iconographie 

et de la littérature bouddhiques65. On les retrouve dans de nombreux reliefs (Fig. 34 à Fig. 38) et de 

nombreux textes. Ils sont souvent mentionnés dans des accumulations de noms d’espèces afin que 

l’abondance de leur nombre soit soulignée et, par là, la puissance de leur chant. Leur présence est elle 

aussi un signe annonciateur de la naissance du Buddha : 

« Flocks of birds came to the palace from the Himālayan mountains, the king of mountain 

ranges. There were pattraguptas, parrots, mynas, cuckoos, swans, curlews, peacocks, wild 

geese, painted snipe, nightingales, pheasants, and many others. The birds had beautiful and 

delightful wings in many colors and sang in melodious sounds. They perched upon the 

 
63 WALSHE (tr.), 1995, DN, II. 21., p. 322-323, 266-268. 
64 BODHI (tr.), 2000, SN, II. 16, [213]. 
65 L’iconographie bouddhique reprend le motif de l’oiseau et l’inclut à ses reliefs : on le trouve également dans 
les représentations de certains objets (Fig. 39, Fig. 40) qui ne sont pas rattachés au domaine bouddhique. 



27 
 

27 
 

verandas, turrets, doorways, pavilions, and [F.25.a] upper terraces of King Śuddhodana’s 

sublime residence. The birds were joyful and content, and they each sang happily. This was the 

second omen. »66 

Dans cette scène ainsi que dans d’autres extraits, le chant des oiseaux est investi de la même 

fonction que les instruments de musique célestes, flottant dans les airs et jouant miraculeusement 

d’eux-mêmes. Dans le récit de l’arrivée du Buddha Dīpaṃkara à Dīpavatī, ce ne sont pas que les devas 

qui célèbrent l’arrivée du Buddha mais la nature qui, elle aussi, reconnaît, par les chants d’oiseaux, sa 

supériorité et le caractère prometteur de sa venue : 

« On all sides, to the accompaniment of music, exclamations of “Behold the Dharma” re-echo 

through the city as the valiant man enters. 

The clear notes of the swan, sparrow, peacock and cuckoo, and the humming of bees are heard 

in Dīpavatī, mingling with the rattle of jewels in their caskets. »67 

Le caractère auspicieux des chants d’oiseaux explique leur représentation très fréquente dans 

l’iconographie. On les trouve d’ailleurs très souvent en présence de personnages féminins. A 

Bhūteśvara par exemple (Fig. 35), une femme, identifiée la plupart du temps comme une yakṣī68 – bien 

qu’elle pût être identifiée aussi comme une courtisane –, tient dans une main une cage ouverte : un 

oiseau s’est posé sur son épaule. De même, sur un autre relief du même site (Fig. 36), le personnage 

féminin nourrit le perroquet juché sur son épaule. Enfin, on trouve de un certain nombre d’exemples 

de femme accompagnée d’un oiseau dans les terres cuites et les ivoires  de Chandraketugarh – bien 

qu’elles ne soient pas spécifiquement bouddhistes – (Fig. 39, Fig. 40). Les oiseaux dans l’iconographie 

ne se retrouvent pas seulement dans les reliefs présentant des personnages féminins, qu’ils soient de 

caractère profane ou divin. Ils figurent également dans un certain nombre de frises ornementales sur 

les stūpas bouddhiques indiens : mêlés à des feuillages, à des bourgeons ou à des fleurs pleinement 

épanouies (Fig. 34), les oiseaux permettent de renforcer la présence de la nature sur l’architecture des 

temples. De la même manière que dans un jardin, les plantes et les oiseaux sont des ornements ; sur 

un temple, ils évoquent le caractère auspicieux et généreux d’une nature prospère approuvant elle 

aussi la supériorité du Buddha.  

Ainsi, d’un point de vue iconographique, l’oiseau constitue un ornement issu de la forêt – au 

même titre que les fleurs – et un signe auspicieux, du fait de son lien avec la nature et avec les femmes. 

Sa présence permet également de suggérer leur chant et l’accompagnement musical qui vient 

agrémenter la scène représentée. 

 
66 THE DHARMACHAKRA TRANSLATION COMMITTEE (tr.), 2013, Lal, Chap. 5, 41, p. 34. 
67 JONES (tr.), 1987, Mvu, Vol. I, Chap. XXIII, 238. 
68 Voir HUNTINGTON, Susan L., et John C. HUNTINGTON. 2016. 



28 
 

28 
 

Enfin, la représentation de l’oiseau fait écho à un autre topos de la littérature indienne : la 

parole éloquente du Buddha est en effet souvent comparée au chant d’un oiseau. Dans le Lalitavistara 

par exemple, la douceur de sa voix est mise en comparaison avec celle du coucou : 

« (…) he now spoke with soft and pleasant words in a tone that exceeded even the voice of 

Brahmā. His voice was like that of a cuckoo, pleasant and sweet sounding, as he addressed 

Māra’s daughters (…). »69 

Dans les textes évoquant les mahāpuruṣalakṣaṇas, i.e. les marques indicatrices de grandeur, 

trouvées sur le corps du Buddha, on trouve cette même comparaison avec la voix de Brahmā et le 

chant du coucou, sous le nom karavīka : 

« (…) he has a brahmā-like voice, like that of the karavīka-bird (…) »70 

Dans le Mahābuddhavaṃsa, la reine Asandhimittā souhaite écouter chaque jour un chant 

aussi doux que la parole du Buddha : le Saṅgha le compare au chant du karavīka, la reine décide alors 

de s’en procurer un. Charmée par sa douce musique, elle s’exclame : 

« Even the voice of this karavika bird, which is just an animal, is so sweet. What would be the 

voice of the Buddha, highest in glory, like ? There could have been no limit to its sweetness! »71 

Dans un autre récit issu du Mahāvastu, le récit de l’oiseau Śakuntaka fait en réalité référence 

à la sagesse du Buddha. Cette fable animalise ce dernier sous la forme d’un oiseau avisé et Māra sous 

la forme d’un chasseur : 

« I, monks, at that time and on that occasion, was the sagacious bird. (…) Wicked Māra at that 

time and on that occasion was the fowler. »72 

 Ce n’est pas précisément la voix qui est louée dans ce jātaka mais plus généralement le logos, 

i.e. son raisonnement, son intelligence, s’exprimant à travers la voix. Ainsi, le caractère mélodieux de 

la voix exprime la sagesse de l’esprit qui prononce le discours. 

De même, la voix du Buddha est louée dans le Lakkhaṇa Sutta car elle est le contenant du 

discours dharmique. Sa puissance, comparable à celle d’un lion73, atteint tous les êtres vivants qui ne 

peuvent y rester indifférents : 

 
69 THE DHARMACHAKRA TRANSLATION COMMITTEE (tr.), 2013, Lal, Chap. 21, 324. Cette comparaison permet 
d’accentuer la force de persuasion et la vérité de la parole du Buddha face aux séductions des filles de Māra. 
70 WALSHE (tr.), 1995, DN, III. 30, (28), p. 442, 145. 
71 SAYADAW, 1991, Chap. 1, 28, p. 1686. 
72 JONES (tr.), 1987, Mvu, Vol. II, Chap. XXIII, 244. 
73 Les comparaisons du Buddha avec le lion sont nombreuses, tant pour décrire sa posture que la puissance de 
sa voix. Les représentations iconographiques du lion en contexte bouddhiques ne sont pas négligeables mais il 
ne semble pas qu’elle fasse précisément référence à la voix du Buddha. 



29 
 

29 
 

« (…) the Tathagata’s speech is like the roar of a lion. Following the sounds of the world, he 

speaks about Dharma for beings’ sake. »74 

« (…) as a ruler he will have a persuasive voice: all... Brahmin householders, citizens... will take 

his words to heart. As a Buddha, too, he will have a persuasive voice: all... monks, nuns... will 

take his words to heart. (…) “ (…) And what he says will carry weight. If layman, he will prosper 

much. But if this man should leave the world, Folk will take his words to heart, And set great 

store by all he says.ʺ »75 

On peut donc voir dans la représentation iconographique des oiseaux sur les stūpas 

bouddhiques, une référence à la beauté et à la justesse de la parole dharmique : la puissance du 

discours transmettant la Loi bouddhique agit comme le chant d’un oiseau ou comme le rugissement 

d’un lion. Charmant, bouleversant, il convertit les esprits et les invite à la piété et au respect du 

dhamma. On peut même aller jusqu’à supposer que la représentation des oiseaux sur les temples 

suggère la présence de la parole dharmique et donc du Buddha : elle pourrait donc directement faire 

référence au Buddha lui-même sous une forme aniconique. 

1.1.8. Conclusion 

La référence au plaisir de l’ouïe dans l’iconographie des stūpas bouddhiques est donc très 

récurrente, en particulier grâce à la représentation d’instruments de musique. Tantôt illustrant un 

rituel d’hommage au Buddha ou à ses reliques, tantôt accompagnant un membre de la royauté 

indienne de l’époque, parfois suggérant les plaisirs de la vie de cour, ou bien le monde céleste offrant 

sa bénédiction au Buddha, la musique revêt une dimension protéiforme et même ambigüe du fait du 

plaisir qui en découle. Néanmoins, elle reste la plupart du temps, annonciatrice et évocatrice de la 

venue du Buddha : la musique est donc un signe de bon augure, peut-être même une manière 

d’indiquer la présence du Buddha sous une forme non figurée. 

 

1.2. L’odorat 
 

L’odorat, comme l’ouïe, est un sens de distance : c’est une sensation qui perçoit l’émanation 

d’une source odorante sans besoin d’un contact. La bonne odeur va donc être représentée, comme la 

musique, par le biais de sa source de diffusion ou bien de son contenant. 

 
74 p.138, Chap. XVI, in : PAGE, Tony, éd. 2007. The Mahayana Mahaparinirvana Sutra, translated into English 
from Dharmakshema’s Chinese version (Taisho Tripitaka, Vol.12, No.374). Traduit par Kosho YAMAMOTO. 
https://www.nirvanasutra.net/convenient/Mahaparinirvana_Sutra_Yamamoto_Page_2007.pdf. 
75 DN, (2.23) 174-176, pp.457-458, III. 30. Lakkhaṇa Sutta, in : op.cit. 



30 
 

30 
 

Une précision s’impose quant aux sources d’émanation des odeurs que nous allons étudier. 

Moins évidentes que le parfum par exemple, les fleurs elles aussi sont une référence à l’odorat. Sur les 

stūpas, on en trouve en effet une grande quantité, de différentes formes (Fig. 41 à Fig. 44), suggérant 

à la fois l’harmonie géométrique par leur forme et par le parfum qui s’en dégage. Dans la littérature 

bouddhique, les fleurs sont très fréquemment accompagnées d’un terme faisant référence à leur 

odeur (gandhapuṣpa) ou bien elles sont associées, au sein d’une accumulation, aux parfums, onguents, 

senteurs, encens etc… 

« (…) in all kinds of perfumes, in flowers, in garlands, in ointment, in incense-powder (…) »76 

Il semble donc que la principale caractéristique des fleurs soit leur odeur agréable ; c’est 

pourquoi nous les considérerons ici comme une source d’émanation olfactive, les autres, plus 

évidentes, étant : le parfum, l’encens, et les onguents. 

1.2.1. Littérature, images et matériel archéologique : les références aux 

bonnes odeurs 

Comme mentionné précédemment, la référence aux odeurs est le plus communément 

représentée sous la forme de motifs floraux, omniprésents sur les stūpas bouddhiques. Souvent en 

position dominante, du fait de leur quantité, dans les frises décoratives, elles sont accompagnées de 

tiges ou de feuillages et parfois même d’oiseaux (cf. plus haut). Leurs formes y sont déclinées tantôt 

dans un registre réaliste (Fig. 34, Fig. 41), tantôt dans un registre plus esthétique et géométrique 

(Fig.42, Fig. 43, Fig. 44). Si certaines sont représentées de profil, ou de trois quarts, accompagnés de 

leurs tiges, celles de face ressemblent plutôt à des maṇḍalas : le caractère harmonieux de la fleur est 

ainsi porté à son paroxysme dans une version idéalisée. 

Dans la littérature bouddhique, les fleurs font clairement partie d’un champ lexical de l’odorat, 

et particulièrement de la bonne odeur. Elles sont très fréquemment associées à d’autres produits 

parfumés, parfois naturels tels que le bois de santal (candana) ou l’encens (dhūpa), parfois artificiels 

comme le parfum (gandha), les onguents (vilepanā / abhyaṅga) ou les poudres (cūrṇa). Ces matières 

premières et ces produits manufacturés sont utilisés tantôt dans un contexte rituel – leur diffusion 

participe alors à créer une atmosphère propice à la prière ou à l’invocation d’une divinité –, tantôt 

dans un contexte mondain – leur application a alors une fonction cosmétique et s’inscrit dans le cadre 

d’une toilette, d’une préparation du corps. On peut en effet distinguer différents degrés d’utilisation 

des matières parfumées : du profane vers le sacré, du localisé vers le diffus, du matériel vers 

 
76 p.17, 8.22, The Larger Suhkâvatî-vyûha, in : MÜLLER, Max, éd. 1962. Buddhist Mahāyāna Texts. Traduit par 
Edward B COWELL, Max MÜLLER, et J. TAKAKUSU. Vol. Vol. XLIX. The Sacred Books of the East. New Delhi: 
Motilal Banarsidass. 



31 
 

31 
 

l’intellectuel. La littérature bouddhique les illustre toutes, mais c’est plus loin que nous reviendrons 

sur cette idée. 

Si l’évocation des produits parfumés artificiels dans les textes est très fréquente, leur 

représentation iconographique est plus difficile. Il est en effet impossible d’identifier clairement la 

substance odorante – la poudre, l’onguent, l’huile parfumée – : le parfum est donc illustré par le biais 

de sa source de diffusion – un brûle-parfum ou un encensoir par exemple (Fig. 45), tel qu’on a pu en 

retrouver au cours de fouilles archéologiques – ou bien de son contenant, mieux identifiable que le 

contenu, bien qu’il puisse aussi – dans une moindre mesure, grâce au contexte – être confondu avec 

de la vaisselle contenant de la nourriture ou des boissons. Comment savoir, donc, à quoi ressemblaient 

les contenants à parfum ? Il faut interroger le corpus matériel issu des fouilles archéologiques. 

Cependant, rares sont les contenants qui passent par un laboratoire pour être analysés. De plus, les 

conditions de conservation des artéfacts ne permettent en effet pas toujours de vérifier leur contenu. 

Dans le cas des parfums, les molécules odorantes sont parfois volatiles et ne sont par conséquent plus 

décelables dans un résidu de parfum analysé 2 000 ans plus tard. De ce fait, la manière la plus simple 

de connaître le contenu d’un récipient est d’en lire les inscriptions, s’il y en a, qui ornent parfois leur 

fond ou leur pourtour. On peut imaginer que les parfums, constituant un type de contenu précieux, 

étaient probablement conservés dans un contenant adapté à leur caractère luxueux. Le contenant 

devenait ainsi le marqueur de l’importance du contenu. C’est le cas du seul exemple – à ma 

connaissance – de réceptacle à parfum retrouvé en contexte archéologique, dont l’inscription atteste 

sa fonction de contenant de parfum et qui date de la période que nous étudions. Il s’agit d’un reliquaire 

(Fig.) retrouvé à Shah-ji-ki-Dheri et est exposé au Peshawar Museum. Il porte l’inscription : 

« kaniṣ[kapu]re ṇagare [a]yaṃ gadha[ka]raṃḍe (…) »77 

Dans la ville de Kaniṣkapura, cette boîte à parfum (…) 

L’inscription permet ici d’identifier le contenant et son contenu. Cette boîte, faite de cuivre et 

ornée de bas-reliefs possède un couvercle dont les statuettes représentant un Buddha et deux divinités 

secondaires, probablement Indra et Brāhma78, font office de poignées. Elle possède de ce fait un 

caractère indéniablement luxueux : sa fonction, les décors et le matériau indiquent que cette boîte à 

parfum s’inscrivait dans un contexte royal, ce qui est confirmé par la suite de l’inscription attestant 

l’acte de donation effectué par : 

« (…) (*mahara)jasa kaṇiṣkasa vihare mahasenasa saṃgharakṣitasa agiśalanavakarmiana 

deyadharme (…) » 

 
77 JONGEWARD, ERRINGTON, SALOMON, BAUMS, 2012, p. 246. 
78 MYER, 1966. 



32 
 

32 
 

(…) est offerte avec mérite par Mahasena et Saṃgharakṣita, superviseurs de la construction de 

la salle du feu [une salle chauffée] dans le monastère du grand roi Kaṇiṣka (…) 

Ce coffret, surnommé « the Kaṇiṣka casket », expression dont la polysémie fait habilement 

écho à la fois à sa fonction première de boîte à parfum et à son réemploi en tant que reliquaire, a été 

retrouvé dans la chambre funéraire du stūpa et a été daté de la deuxième moitié du II° siècle CE, soit 

du règne de Huviṣka, le successeur de Kaṇiṣka Ier. Prudence R. Myer approuve cette datation en tentant 

de recontextualiser la construction de cette ag[g]isālā : il s’agirait selon elle d’une étape de la 

reconstruction à la suite d’une destruction volontaire du monastère par Kaṇiṣka II – dont le règne 

chevaucherait celui de Huviṣka – qui, voulant imposer sa domination sur Kaniṣkapura (autrefois 

dominée par Kaṇiṣka Ier ainsi qu’en témoigne sa responsabilité dans la construction du mahāstūpa), 

aurait détruit l’ancien stūpa pour en construire un nouveau sur les mêmes fondations. De cette 

manière, il effaçait l’histoire de son glorieux ancêtre et le supplantait dans les esprits du peuple, à la 

fois par son toponyme – Kaniṣkapura – et par la grandeur de cet édifice bouddhique. Par conséquent, 

l’inscription du reliquaire fait probablement référence à ce second Kaṇiṣka qui a financé et commandé 

la construction de cette partie du monastère. 

Le réemploi d’une boîte à parfum en tant que reliquaire n’est pas fortuit. Il s’inscrit dans une 

conception bouddhique du corps-parfum que l’on retrouve dans de nombreux textes de la littérature 

bouddhique et qui a probablement inspiré les membres de la royauté à la période de Kaṇiṣka, voire 

peut-être Kaṇiṣka Ier lui-même – qui pourrait être l’individu incinéré conservé dans ce reliquaire79. 

1.2.2. Le corps sacré est un corps parfumé : les bonnes odeurs comme 

indicatrices de la présence du Buddha 

La pensée bouddhiste considère que le corps sacré ne peut pas sentir mauvais, il sent bon par 

nature. Reprenons le cas du reliquaire en partant cette fois du récit de l’extinction du Buddha. Au 

moment de la crémation, aucune mauvaise odeur ne se dégagea du bûcher : au contraire, les bois 

parfumés, peut-être le corps du Buddha lui-même en se consumant et les offrandes de fleurs et de 

parfums diffusèrent une odeur très agréable. Gregory Schopen conclut après la lecture du 

Mahāparinibbānasutta : 

« The cremation of the Buddha’s body transformed that body into two things: two things 

remained, the cremation transformed that body into what we called ‘relics’ to be sure, but it 

also transformed it into pure incorporeal fragrance. »80 

 
79 JONGEWARD, ERRINGTON, SALOMON, BAUMS, 2012. 
80 SCHOPEN, 2015, p. 15. 



33 
 

33 
 

Ainsi, deux éléments furent produits lors de la crémation : de la fumée parfumée et des 

reliques. Ces reliques, parfois conservées dans des boîtes à parfum, possédaient elles aussi un lien avec 

le parfum puisque, dans les reliquaires retrouvés au cours de fouilles archéologiques du Gandhāra, on 

découvrit également des petites boules de résines – sans doute autrefois parfumées – ainsi que de 

petites fleurs en or (Fig. 47), parfois semblable à du jasmin (Fig. 48, à gauche)81. Ces éléments 

renforcent l’idée selon laquelle le Buddha était, dans son essence, parfumé : ils évoquent directement, 

par métonymie, le corps sacré par leur caractère précieux et parfumé. 

Cette conception selon laquelle le corps sacré est un corps parfumé est aussi présente dès les 

récits narrant la naissance du Buddha dans le Lalitavistara et dans le Mahāvastu. Dans le premier texte, 

les dieux s’exclament : 

तत्कथं हि नाम सर्वलोकभ्युद्गतो बोधिसत्त्र्ः । शुधिर्नवरामगन्िः सत्त्र्रत्नः संतुषिताद्देर्र्नकायि ्
च्युत्र्ा दगुवन्िे मनुष्याश्ि ये दशमासान्मातुः कुक्षौ स्थथत इर्त ॥82 

Comment le dénommé le maître des mondes, le pur Bodhisattva, dépourvu de toute mauvaise 

odeur, bijou du monde, tombé du séjour des dieux Tuṣita pourrait-il rester dans le corps 

humain et malodorant, le ventre de sa mère pendant dix mois ? 

Le corps humain et le corps divin étant de natures différentes, ils se caractérisent par leur 

odeur : le corps humain est दगुवन्ि, le corps divin est सुगन्ि. Par conséquent, pour contrer l’odeur 

humaine du corps de la Reine Māyā, les dieux vont construire pour le Bodhisattva une série de pavillons 

(kūṭāgāra) dont deux seront d’ailleurs faits de bois de santal (uragasāracandana) et le troisième de 

parfum (gandhamaya), l’objectif étant de donner un cadre divinement parfumé au jeune Bodhisattva 

afin que ses qualités divines ne soient pas altérées par le réceptacle humain et malodorant que 

constitue le corps de sa mère. Cette conception fait écho à ce que l’on retrouve dans les textes et 

même dans l’architecture des monastères bouddhiques puisque la salle réservée au Buddha lui-même 

ou à son effigie est nommée gandhakūṭī, i.e. chambre ou cellule parfumée : 

« his Perfumed Chamber, fragrant with sweet-smelling flowers (…) his own sweet-smelling 

odorous chamber »83  

Ainsi, le caractère parfumé de cette cellule monastique indiquait la présence même du 

Buddha. Cette idée est également présente dans une des règles de la communauté bouddhiste dans 

le Kṣudrakavastu qui interdit aux moines de s’asperger de parfum. Le parfum permettant d’éloigner 

les odeurs humaines, il pourrait paraître logique que les moines, ne voulant pas perturber le Buddha 

 
81 JONGEWARD, ERRINGTON, SALOMON, et BAUMS, 2012. 
82 LEFMANN (éd.), Chap. 6. 
83 COWELL (tr.), CHALMERS (tr.), ROUSE (tr.), FRANCIS (tr.), 2015, Jātaka 75, 331. 



34 
 

34 
 

de leurs odeurs humaines, veuillent se parfumer également : cela était pourtant interdit. Cette règle 

visait en réalité à ce que les dévots ne confondent pas la cellule d’un simple moine avec celle du 

Buddha : 

« de dag dri gtsang khang yin no snyam nas phyag ’tshal bar byed pa » – Tha 4a.7 

« The devout, thinking ‘this is the Perfume Chamber’, venerated the monks’ room. »84 

Puisque seul le Buddha pouvait être qualifié de ‘’parfumé’’, il en allait de même pour sa 

chambre. Il s’agissait donc de ne pas rivaliser avec le Buddha, de ne pas faire preuve d’orgueil en 

divinisant son propre corps par l’application de parfums, baumes, poudres ou autres produits 

parfumés. Dans les règles de la communauté bouddhiste, il est clair que les moines, malgré leur nature, 

ne pouvaient assumer pleinement leur humanité. Certaines de ces règles en effet sous-entendent que 

certains comportements naturels étaient également interdits dans et aux abords des stūpas, au risque 

de souiller le caractère sacré des temples et de déranger le Buddha. André Bareau en mentionne un 

certain nombre soutenant cette idée : 

« Le P’i-ni-mou-king interdit de laisser échapper un vent dans l’enceinte d’un stūpa [T. 1463, 

p.838 a]. Selon les Dharmaguptaka, on ne doit pas faire ses besoins, petits ou gros, devant le 

stūpa ou sur les quatre côtés de celui-ci, car un air malodorant pénètrerait dans le monument 

[T. 1428, p.958 a]. De même, on ne doit pas se rendre aux lieux d’aisance en portant un 

reliquaire. De plus, il faut se laver après y être allé, avant de porter un reliquaire car, dit le 

Buddha, dans ces deux cas : « Il faut être pur pour le porter » [Ibid., p.957 b]. »85 

Le corps humain n’est donc considéré comme à peu près pur qu’après s’être lavé, désodorisé, 

voire parfumé si l’on ne fait pas partie de la communauté monastique. L’omniprésence des parfums, 

de l’encens, des pommades, et des poudres pour honorer le Buddha est donc justifiée par l’élaboration 

par les dévots humains d’un environnement comparable au royaume divin grâce à l’élimination des 

mauvaises odeurs et par la diffusion d’odeurs qui permettent au divin de prendre place. Gregory 

Schopen mentionne un autre passage du Kṣudrakavastu qui raconte aussi l’histoire de la descente du 

jeune Bodhisattva dans le ventre de sa mère. Les Trāyastriṃśa l’accompagnent dans sa descente sur 

Terre, pour la seule raison que le corps du Buddha émanant l’odeur du bois de santal permet aux 

trente-trois dieux de ne pas sentir la mauvaise odeur des humains : 

« dpag tshad bcu gnyis man chad mi’i dri ma mnam ste lha rnams snom par mi bzod do— Da 

91b.6 

The filth of humans could be smelled up to twelve miles (yojana), and the gods could not bear 

to smell it. 

 
84 SCHOPEN, 2015, p. 18. 
85 BAREAU, 1962, p. 254. 



35 
 

35 
 

bcom ldan ’das kyis tsan dan gor śir ṣa’i drir mnong du sprul te dri de mi mnam par byas so—

91b.7 

The Blessed One emanated the scent of gośīrṣa sandalwood and they therefore could not smell 

that foul odor. »86 

Dans un passage du Daśabhūmika du Mahāvastu, de même : 

« vividhā gandhapuṣpāś ca upavāyantu sarvataḥ / mānuṣāṇām āmagandhā śīghram 

antarahāpaya // » 

« Puissent divers parfums et fleurs exhaler. Chasse[, de la sorte,] prestement l’odeur de chair 

rance des hommes. »87 

Ainsi, les règles monastiques et les récits de la vie du Buddha montrent l’importance de la 

conception du corps sacré comme corps parfumé et de la nécessité d’éloigner les odeurs 

nauséabondes des humains pour ne pas déranger les dieux, en particulier le Buddha. Cette idée est à 

l’origine des pratiques rituelles de dispersion et de diffusion des encens, poudres et eaux parfumées 

dans le cadre d’un hommage rendu au Buddha qui visent à recréer l’environnement sensoriellement 

parfait du royaume divin dont il provient. 

1.2.3. Honorer et invoquer le Buddha par les bonnes odeurs 

1.2.3.1. Les bonnes odeurs indicatrices de la présence du Buddha 

De la même manière que sur les reliefs dans lesquels la musique a un rôle évocateur de la 

présence du Buddha, les substances parfumées permettent d’annoncer ou de signaler sa présence 

dans l’image. Dans le Mahāvastu, les dieux Tuṣita viennent honorer le Buddha venant de prendre place 

dans le ventre de la Reine Māyā, par des hommages parfumés : 

« (…) te divyāni ca candanacūrṇāni prakiritvā divyāni agarucūrṇāni divyāni kesaracūrṇāni 

divyāni tamālapatracūrṇāni prakiranti. divyāni muktakusumāni prakiritvā (…) »88 

Ils dispersèrent d’abord de la divine poudre de santal, puis de la divine poudre de bois d’Aloe, 

de la divine poudre de lotus keśara, de la divine poudre de tamāla ainsi que de divines fleurs 

fraîchement tombées. 

On remarque dans ce type d’écriture que les auteurs des textes appréciaient les accumulations 

de termes afin d’accentuer l’abondance de n’importe quel signe de bon augure : ici, le nombre et la 

diversité des offrandes parfumées permettent de montrer l’importance de l’être honoré, le jeune 

Bodhisattva, futur Śākyamuni, tout juste descendu du royaume des Tuṣita. 

 
86 SCHOPEN, 2015, p. 13. 
87 TOURNIER, 2017, p. 502, 65. 
88 MARCINIAK (éd.), 2019, The Birth of Gautama, p. 22. 



36 
 

36 
 

Dans un autre passage issu du Lalitavistara, avant même la descente du Bodhisattva dans le 

corps de sa mère, c’est la nature elle-même qui semble annoncer l’évènement par l’épanouissement 

des fleurs, et la pousse des arbres : 

तरुर्रपत्राकीर्णे र्रप्रर्रपुष्पसंकुसुममते89  

Les feuilles des plus beaux arbres se dépliant et les plus belles fleurs s’épanouissant (…) 

De même, plus loin, dans le même chapitre, la présence du Buddha dans le ventre de sa mère 

est indiquée par une pluie de fleurs odorantes : 

« Excellent sublime flowers, fragrant with divine perfumes, fell like rain. »90 

Cet épanouissement de la nature, comme un consentement du monde à l’arrivée du Buddha, 

est également repérable dans de nombreux reliefs sur les édifices bouddhiques, ainsi que nous l’avons 

mentionné plus haut. Les frises représentant fleurs, branches, feuillages, et oiseaux à Sanci (Fig. 34), 

les motifs floraux semblables à des maṇḍalas à Bhārhut (Fig. 41, Fig. 44), les tiges fleuries tenues par 

les figures féminines à Bhārhut ou à Sanghol (Fig. 22, Fig. 49) : ces éléments symbolisent la prospérité, 

la fertilité, la naissance, et particulièrement la naissance auspicieuse. En tant que signe de bon augure, 

ils indiquent, d’une certaine manière, que l’arrivée du Buddha est imminente ou effective : ils 

symbolisent une invitation à apparaître adressée au Buddha et sa conséquence, son apparition. 

1.2.3.2. Les bonnes odeurs pour invoquer le Buddha 

Les offrandes de produits parfumés sont aussi utilisées pour invoquer le Buddha, comme si cet 

acte performatif permettait sa manifestation spontanée. Par la création d’un environnement plaisant 

pour les sens du Buddha, les dévots entendent donc l’inviter à apparaître, dans le cadre d’un rituel ou 

d’une offrande. On trouve d’ailleurs des scènes d’offrandes de guirlandes et de fleurs dans 

l’iconographie bouddhique : à Bhārhut par exemple (Fig. 50), des dévots honorent le Bodhimaṇḍa, plus 

particulièrement le siège de la Bodhi au pied duquel on remarque les empreintes de pieds du Buddha 

(buddhapāda) indiquant sa présence non figurée. On peut y observer, outre les fleurs et les guirlandes, 

des empreintes de mains (gandhahasta ou gandhapañcaṅgula), représentées également sur le petit 

stūpa sur un pilier du même site (Fig. 51) : le stūpa est lui aussi paré de guirlandes fleuries (puṣpamālā) 

que viennent déposer des divinités ailées ; sur la partie inférieure du stūpa, des personnages accroupis, 

les mains en añjali, semblent avoir appliqué leurs mains enduites91 pour former une sorte de frise. De 

 
89 LEFMANN (éd.), 1902, Lal, Chap. 6, p. 30. 
90 THE DHARMACHAKRA TRANSLATION COMMITTEE (tr.), 2013, Lal, Chap. 6, p. 58, 76. 
91 Les paumes des mains pouvaient être enduites de parfum ou bien de poudres parfumées qui permettaient de 
laisser une empreinte colorée sur la surface d’applique. La substance parfumée permettait également de 
dissimuler l’odeur humaine et de ne pas souiller l’objet de culte (stūpa (Fig. 51), bodhimaṇḍa (Fig. 50)…). 



37 
 

37 
 

même, sur un stūpa miniature (Fig. 52) faisant office de boîte ou de reliquaire92, une frise d’empreintes 

de main et de fleurs incisées en alternance semble être le témoin d’une pratique cultuelle en lien avec 

le parfum. Gregory Schopen mentionne un extrait du Kṣudrakavastu qui atteste cette pratique, en 

précisant que les laïcs pouvaient également pratiquer ce type d’offrandes afin de se réserver le mérite 

karmique qu’ils obtenaient par cet acte : 

« But another thing the monks did with the perfume that was given to them was to daub 

perfumed palm prints on the stūpas (mchod rten la dri’i lag ris byug par bya’o). »93 

1.2.3.3. Une thématique récurrente dans les récits bouddhiques : la « canopy of 

flowers » 

Mais certains textes sont plus explicites quant à la visée invocatoire de l’acte d’offrandes de 

produits parfumés. Dans certains récits, offrir du parfum, des fleurs, du bois parfumé, de l’encens a 

clairement pour objectif de créer un lien, défiant le temps et l’espace afin de s’adresser au Buddha, 

voire même de l’inviter à se manifester devant le dévot. 

Un premier récit bouddhique issu du Divyāvadāna raconte comment Pūrṇa fit construire un 

palais en bois de santal dans la ville de Sūrpāraka et décida d’y inviter le Buddha. Ce dernier, résidant 

à Śrāvastī, dans le Jetavana, fut donc appelé par Pūrṇa par le biais d’une incantation et d’offrandes 

depuis le toit du palais : 

« Then the venerable Pūrṇa climbed onto the roof of that place of refuge, stood facing the Jeta 

Grove, kneeled with both knees on the ground, strew flowers, and waved incense. Then a park 

attendant gave him a golden pitcher, and he began to offer worship. 

O you of pure virtue, whose intellect is so very pure, 

who always sees the intentions in an offering of food! 

Look upon those who have no protector, virtuous one! 

Have pity and come here! 

Then, by the Buddha’s innate power and the divine power of deities, those flowers formed an 

overhead flower-canopy and traveled off to the Jeta Grove. There they stopped in the area of 

the elders, while the incense appeared like the peak of a cloud and the water from the pitcher 

like a stick made of beryl. »94 

Grâce aux offrandes parfumées, la prière de Pūrṇa devient audible pour le Buddha malgré les 

cent lieues qui les séparent. Les fleurs et l’encens parviennent même littéralement jusqu’au Buddha 

pour l’inviter à venir à Sūrpāraka : les substances odorantes, par leur caractère diffus et leur perception 

à distance sont donc considérées comme pouvant parvenir, malgré leur séparation géographique, 

jusqu’au Buddha dans le cadre d’un rituel d’invocation. 

 
92 JONGEWARD, ERRINGTON, SALOMON, BAUMS, 2012, Fig. 3.54. 
93 SCHOPEN, 2015, p.18. 
94 ROTMAN (tr.), 2008, Divy, Chap. 2, 44. 



38 
 

38 
 

De même, dans deux autres récits bouddhiques, les fleurs et leur odeur suivent le Buddha où 

qu’il aille, comme si l’offrande était capable de se déplacer et d’atteindre le Buddha malgré la distance 

temporelle ou spatiale qui le sépare du dévot. Le premier passage est issu du Mahāvastu et concerne 

le Buddha Dīpaṃkara :  

« These fragrant flowers when thrown from their hands stand over the Exalted One, the 

saviour of the world, like a five-hued canopy of blossoms95. 

Hovering unsupported in the air, these fragrant flowers with their stalks turned inwards salute 

him by moving to the right when he stops. 

When he, the Light of the world, moves on they follow; when he stops they stop. Not a single 

posture of the mighty All-conquering One do they miss. 

Even if the disintegrating winds of the end of the world carried away this universe of three 

thousand worlds, they could not shake the canopy of flowers, much less carry it away. »96 

Dans ce passage, la force de cette arche de fleurs, inébranlable malgré le vent et le mouvement 

du Buddha, est clairement évoquée. Indirectement, ce récit explique la puissance des offrandes 

parfumées qui parviennent jusqu’au Buddha et le suivent grâce ses pouvoirs divins, en résistant aux 

limites de la physique. Un extrait très semblable dans le commentaire du Dhammapada narre cette 

fois l’histoire de Sumana, un fleuriste, fournisseur du roi Bimbisāra de Rājagṛha, qui au lieu de se rendre 

au palais du roi comme chaque matin, décida, après avoir croisé la route du Buddha Gotama, de lui 

offrir ses fleurs. 

« Seeing the Buddha in his resplendent glory, the florist Sumana felt a strong desire to offer 

his flowers to the Buddha. Then and there, he decided that even if the king were to drive him 

out of the country or to kill him, he would not offer the flowers to the king for that day. Thus, 

he threw up the flowers to the sides, to the back and over and above the head of the Buddha. 

The flowers remained hanging in the air; those over the head formed a canopy of flowers and 

those at the back and the sides formed walls of flowers. These flowers followed the Buddha in 

this position as he moved on, and stopped when the Buddha stopped. »97 

Dans un dernier récit, semblable aux deux précédents, Cūlasubhaddā, la fille d’Anāthapiṇḍika, 

afin d’introduire le Buddha à sa belle-mère Puññalakkhaṇa Devī, se rend sur le toit de sa maison et 

effectue un rituel d’offrandes au Buddha afin de l’inviter à se manifester aux yeux de cette dernière : 

« Then honouring the Buddha with sweet smelling flowers, and perfumes, she resolved thus :  

“Glorious Buddha, I invite the Sangha headed by the Exalted One to my good deeds at 

my house. May the Exalted One, the Teacher of devas and humans, know my invitation 

quite well through these Jasmine flowers which I am now sending.” 

 
95 SENART (éd.), 1882, Mvu, 23, 231-248. L’expression puṣpakaṃcuko ne désigne pas tout à fait une « canopy of 
blossoms », le terme kañcuka fait plutôt référence à un vêtement. Les fleurs ne viennent donc pas simplement 
abriter le Buddha par le dessus et sur les côtés, elles viennent l’habiller d’une robe fleurie et parfumée. Plus loin, 
le terme vitāna est en revanche employé et fait cette fois davantage référence à une sorte d’auvent ou d’abri. 
96 JONES (tr.), 1987, Mvu, Vol. II, Chap. XXIII, 237. 
97 GODA SARADA MAHA THERO (éd. & tr.), 1993, Dhp, Chap. 5, v. 68. 



39 
 

39 
 

After extending her invitation, she threw up eight handfuls of Jasmine flowers into the air. Like 

small butterflies, the flowers travelled by air and became a flower-canopy above the Buddha, 

while He was preaching amidst four classes of people in the Jetavana monastery. »98 

Anāthapiṇḍika, n’ayant pas connaissance de cette invitation, proposa au Buddha de venir chez 

lui le lendemain mais il déclina, répondant qu’il était déjà convié à se rendre chez Cūlasubhaddā. Le 

marchand, surpris, dit au Buddha que sa fille vivait à plusieurs lieues de là, ce à quoi, le Buddha 

répondit : 

« “ (…) good people can manifest as if they were standing before Me even though they may be 

living in a place that is many yojanas away.” Then the Buddha uttered the following verse: 

Dūre santo pakāsenti 

himavaṇto'va pabbato. 

Asantettha na dissanti 

rattiṃ khittā yathā sarā. »99 

Les êtres bons qui sont loin brillent 

comme les montagnes de l’Himālaya. 

Mais les êtres mauvais n’apparaissent pas, 

comme des flèches tirées dans la nuit. 

Cette morale apparaît donc en conclusion de ce récit qui confirme la nature vertueuse de 

l’offrande sensorielle qui ne lui parvient que grâce à la bonne intention de celui qui l’effectue. Ainsi, 

les offrandes parfumées, tout en honorant le Buddha, permettent au dévot d’attirer son attention sur 

lui : par sa donation, il effectue en effet un acte méritoire (deyadharma) qui lui vaut la reconnaissance 

du Buddha et la réalisation de sa prière. Le caractère sensoriel de l’offrande et son mode de perception 

à distance sont justement un moyen de capter l’attention de la divinité invoquée et de permettre la 

manifestation du donateur devant le Buddha et celle du Buddha devant le donateur : 

« It is the offerings themselves, coupled with the invitation, which created a new space into 

which the Buddha can then enter. »100 

1.2.3.4. La « canopy of flowers » dans l’iconographie bouddhique 

Le thème des fleurs suspendues dans les airs au-dessus du Buddha se retrouve également dans 

l’iconographie bouddhique, notamment du Gandhāra. La scène la plus représentée est l’épisode de 

l’hommage rendu par Megha au Buddha Dīpaṃkara en étalant ses cheveux au sol afin que le Buddha 

ne se salisse pas les pieds. Un élément dans les représentations vient illustrer la fameuse « canopy of 

flowers » mentionnée dans les textes : il s’agit des fleurs jetées par les femmes de Dīpavatī, 

notamment par Prakṛtī, la future épouse de Megha. Les fleurs sont représentées dans le halo indiquant 

 
98 SAYADAW, 1991, Chap 35, p. 845. 
99 Ibid., Chap 35, p. 846. 
100 STRONG, 1977, p. 396. 



40 
 

40 
 

le statut divin de Dīpaṃkara et flottent autour de sa tête (Fig. 53, Fig. 54). Certains reliefs du Gandhāra 

illustrant d’autres scènes – telles que l’offrande des quatre bols par les caturmahārājika (Fig. 55) ou le 

premier sermon (Fig. 56) – montrent eux aussi une arche de fleurs flottant au-dessus du Buddha. La 

présence d’une « canopy of flowers » n’aurait pas beaucoup de sens dans ces scènes, car elle ne 

correspond à aucun élément dans ces récits. Il pourrait donc s’agir d’un arbre de la Bodhi 

particulièrement fleuri, surplombant le Buddha lorsqu’il est assis sur le siège de l’Eveil. Néanmoins, 

puisque ces représentations concernent des reliefs dans lequel le Buddha apparaît de manière figurée, 

on peut se demander à quoi sert la représentation de l’arbre de la Bodhi. Elle peut être un marqueur 

géographique, afin de rappeler au passant que telle scène se situe au Bodhimaṇḍa, ce qui est le cas 

pour le premier sermon et l’offrande des quatre bols. Elle peut aussi, du fait de son caractère 

particulièrement fleuri, avoir une simple fonction d’ornementation ou bien être un marqueur de 

l’importance du personnage qui siège en-dessous, à la manière du parasol. Les fleurs, l’arbre et le 

parasol pourraient-ils donc être interchangeables dans l’iconographie du Gandhāra ? Ils possèdent en 

réalité la même fonction : ils indiquent le statut divin du Buddha qui ne peut se manifester que dans 

les conditions mises en place dans ce but. Le Buddha ne vient apparaître que si l’environnement est 

divinement parfumé et que si les bonnes odeurs l’abritent et le protègent de la souillure humaine. 

John Strong écrit : 

« The Buddha goes where the flowers are. »101 

1.2.3.5. Les encensoirs et les brûle-parfums dans l’iconographie bouddhique 

Nous avons déjà évoqué la difficulté de représenter par l’image ce que l’on ne peut pas voir 

mais que l’on ne peut que sentir. La fumée a ceci de particulier qu’on peut à la fois l’observer – et donc 

la représenter – et la sentir. On la retrouve dans certains reliefs illustrant la crémation du Buddha (Fig. 

57). La diffusion du parfum passe donc par le biais de la fumée, elle-même émise d’objets plus 

fréquemment représentés dans l’iconographie bouddhique : il s’agit de l’encensoir et du brûle-parfum. 

L’un et l’autre sont difficiles à distinguer car ils possèdent la même fonction : il s’agissait peut-être d’un 

seul et même objet, c’est pourquoi nous nommerons donc les deux « brûle-parfum ». Dans 

l’iconographie bouddhique, en particulier dans l’art du Gandhāra, on peut néanmoins constater 

l’existence de deux types de représentations : le premier consiste en une structure (Fig. 58) faite de 

trois bâtons de bois rejoints à leur extrémité supérieure par une corde à laquelle était également 

attaché un sac ou un bouquet de plantes, tête en bas pour être consumé à quelques centimètres du 

sol ; le second (Fig. 59 à 61), plus complexe, consiste en une petite colonne au sommet de laquelle une 

 
101 Ibid, p. 396. 



41 
 

41 
 

corbeille – souvent en forme de lotus – est placée afin d’y déposer la substance à brûler. Un brûle-

parfum retrouvé au cours des fouilles archéologiques du Gandhāra (Fig. 45) correspond à ce modèle102. 

Les brûle-parfums ne sont pas très fréquents dans les représentations bouddhiques : ils sont 

surtout illustrés au Gandhāra dans certaines scènes en rapport avec le parinirvāṇa du Buddha. Bien 

qu’on ne trouve pas de référence directe aux brûle-parfums dans le récit de cet épisode, les substances 

parfumées sont bel et bien présentes. Dans le Mahāparinibbānasutta, on trouve les mentions 

suivantes : 

« Tena kho pana samayena yamakasālā sabbaphāliphullā honti akālapupphehi. Te 

tathāgatassa sarīraṃ okiranti ajjhokiranti abhippakiranti tathāgatassa pūjāya. Dibbānipi 

mandāravapupphāni antalikkhā papatanti, tāni tathāgatassa sarīraṃ okiranti ajjhokiranti 

abhippakiranti tathāgatassa pūjāya. Dibbāni pi candanacuṇṇāni antalikkhā papatanti, tāni 

tathāgatassa sarīraṃ okiranti ajjhokiranti abhippakiranti tathāgatassa pūjāya. »103 

A ce moment, toutes les fleurs des deux arbres sālā s’épanouirent bien que ce ne fut pas la 

saison. Elles ruisselèrent sur le corps du Tathāgata, se dispersèrent et le recouvrirent pour 

honorer le Tathāgata. De divines fleurs de mandārava tombèrent du ciel, elles ruisselèrent sur 

le corps du Tathāgata, se dispersèrent et le recouvrirent pour honorer le Tathāgata. De divines 

poudres de santal tombèrent du ciel, elles ruisselèrent sur le corps du Tathāgata, se 

dispersèrent et le recouvrirent pour honorer le Tathāgata. 

Ici, c’est la nature qui manifeste son hommage par les fleurs et le bois de santal : à nouveau, 

la nature – dont chaque élément est qualifié de dibba – est investie de pouvoirs magiques. Comme 

pour la musique céleste, ce sont en réalité les dieux qui s’expriment d’une seule voix à travers la nature 

par le biais de phénomènes surnaturels : ces évènements donnent l’impression que la nature pense, 

ressent et s’exprime.104 

Ensuite, les Mallas viennent honorer le Buddha en apportant de l’eau parfumée 

(sabbagandhodakena) et en offrant – outre la danse, le chant et la musique (naccehi gītehi vāditehi) – 

des guirlandes de fleurs et des parfums (mālehi gandhehi105). 

Les offrandes de sons et surtout de substances parfumées sont donc au cœur du rituel 

d’hommage rendu au Buddha au moment du parinirvāṇa. Les brûle-parfums formés de trois bâtons 

 
102 ROSEN STONE, 2004. 
103 DN, II. 16. 4. 
104 La suite du texte est : 

« Dibbānipi tūriyāni antalikkhe vajjanti tathāgatassa pūjāya. Dibbānipi saṅgītāni antalikkhe vattanti 
tathāgatassa pūjāya » 
De divins instruments de musique résonnèrent depuis le ciel pour honorer le Tathāgata. De divins chants 
se firent entendre depuis le ciel pour honorer le Tathāgata. 

       Les dieux s’expriment également par des chants et de la musique divine, annonçant un évènement important 
dans la vie du Buddha Sakyamuni, ainsi que nous l’avons expliqué dans la partie dédiée au sens de l’ouïe. 
105 DN, II. 16. 235. 



42 
 

42 
 

de bois rassemblés ne sont présents que dans les scènes représentant cet épisode. Le bois et les herbes 

brûlées font en effet écho à la crémation du Buddha : certains reliefs du Gandhāra représentent 

d’ailleurs non pas directement le Buddha allongé sur son flanc droit ainsi que le décrivent les textes 

mais déjà recouverts des innombrables couches de tissu de son linceul, formant une sorte de cercueil 

(Fig. 57) – étape qui annonce donc la crémation du corps. 

Le second type de représentation des brûle-parfums dans l’iconographie gandharienne est 

largement plus répandu que le premier. On le retrouve aussi dans les scènes illustrant le parinirvāṇa 

du Buddha mais pas seulement. Ces brûle-parfums sont aussi représentés en-dessous des 

représentations du Buddha assis ou debout. Dans tous les cas, ils sont placés sous le Buddha, qu’il soit 

allongé au moment de son extinction ou qu’il soit représenté en majesté dans des sculptures plus 

monumentales (Fig. 59, Fig. 61). : les brûle-parfums sont toujours représentés plus petits et en-dessous 

de la figure centrale du Buddha. Cette disposition iconographique n’est pas fortuite. Nous avons en 

effet déjà mentionné plus haut que corps du Buddha est un corps parfumé et il se trouve qu’il le fut 

jusqu’à la fin puisque, même au moment de sa crémation, aucune odeur désagréable ne se dégagea 

du bûcher ni des reliques. La présence du brûle-parfum permet de suggérer le caractère parfumé du 

corps du Buddha. Gregory Schopen explique comment, une fois encore, son corps humain se 

rapproche davantage du divin par son absence de souillure et par sa bonne odeur surnaturelle : 

« Ordinary monastic cremations were unpleasant smelling affairs—monastic rules, as we will 

see, prohibited cremations anywhere near a stūpa because “un air malodorant pénétrerait 

dans le monument” (Bareau 1960: 254). But by all textual accounts the cremation of the 

Buddha was nothing of the sort. By all accounts the funeral pyre of the Buddha was not made 

of ordinary wood, but entirely of fragrant woods or all sorts of fragrant woods 

(sarvagandhakāṣṭhaiś citāṃ citvā—Waldschmidt 1950-1951: 424) and this cremation would 

have produced an overpowering fragrance. Here, however, there may be something more as 

well. The cremation of the Buddha’s body transformed that body into two things: two things 

remained, the cremation transformed that body into what we call “relics” to be sure, but it 

also transformed it into pure, incorporeal fragrance. »s106 

Ainsi, la fumée se dégageant du bûcher était parfumée à la fois grâce à la présence de bois 

parfumés mais aussi grâce au corps divin du Buddha. On peut tout à fait comprendre dans la présence 

des brûle-parfums dans les illustrations de cet épisode une simple représentation de la bonne odeur 

qui se dégageait du bûcher crématoire et des hommages rendus au Buddha. La transformation du 

parfum et du bois parfumé en fumée pourrait donc même suggérer la consumation du corps lui-même 

parfumé du Buddha, c’est-à-dire son passage du monde matériel au monde immatériel. Ainsi, au 

 
106 SCHOPEN, 2015, p. 15. 



43 
 

43 
 

moment où le parfum se diffuse, le corps disparaît, dans un mouvement qui, comme la « canopy of 

flowers » vient accompagner le Buddha. 

Dans les représentations iconographiques illustrant le Buddha debout ou assis, le brûle-parfum 

est situé dans une petite frise représentant généralement une série de petits dévots de chaque côté 

d’un objet de culte central : il peut s’agir d’un bol à aumône, d’un pilier surplombé de la roue de la Loi, 

d’un arbre, d’un petit stūpa ou encore d’un brûle-parfum. Un premier niveau de lecture consiste à 

interpréter la frise comme une scène de rituel d’hommage ou d’invocation du Buddha : ainsi que nous 

l’avons expliqué plus haut, la diffusion de parfums permet de se rendre visible aux yeux du Buddha et 

de lui faire entendre une prière ou une invitation à se manifester. Par conséquent, la représentation 

plus monumentale du Buddha située au-dessus pourrait être la manifestation de la divinité, 

consécutive au rituel d’offrandes, comme si elle émanait de la fumée du brûle-parfum, d’ailleurs 

représentée sur ce relief (Fig. 61). Ce type de représentation pourrait donc indiquer la valeur 

performative du rituel consistant à brûler ou à diffuser des substances parfumées, sur un plan 

iconographique et non littéraire107. 

Un second niveau de lecture tend à interpréter davantage cette frise en prenant en 

considération les autres objets pouvant figurer à cet endroit dans l’image. Chacun de ces objets 

représente un aspect du Buddha : le bol à aumône symbolise sa renonciation au monde, la roue de la 

Loi le premier sermon de son enseignement prononcé après l’Eveil, l’arbre, s’il s’agit de l’arbre de la 

Bodhi, représente son Eveil, et le stūpa son extinction finale. Bien que le brûle-parfum ne soit pas 

considéré comme une représentation immatérielle du Buddha dans la théorie de l’aniconisme, on peut 

tout à faire comprendre le brûle-parfum comme une représentation métonymique du parfum qui lui-

même fait directement référence au Buddha : le Buddha est un être parfumé. Par conséquent, il se 

pourrait que la frise sur laquelle il siège soit la représentation d’un culte rendu à l’une des formes qui 

le symbolise. 

 

1.2.4. Conclusion 

L’ensemble de notre corpus archéologique – artéfacts, inscriptions, images – et littéraire 

mentionnant les parfums dans un contexte bouddhique met toujours la figure du Buddha en relation 

étroite avec les produits parfumés. Les hommages sollicitant l’odorat semblent être bien plus qu’un 

 
107 La valeur performative et invocatrice des rituels de diffusion de substances parfumées dans les textes 
bouddhiques a été développée plus haut avec nombres de textes narrant comment, par des jets de fleurs ou de 
parfums, un dévot a pu faire venir le Buddha jusqu’à lui. 



44 
 

44 
 

simple moyen de l’honorer dans le cadre d’un rituel : les offrandes parfumées représentent 

directement le Buddha. Gregory Schopen résume bien les différents éléments qui lient le Buddha au 

parfum dans son article « The Fragrance of the Buddha, the Scent of Monuments, and the Odor of 

Images in Early India » : 

« The womb he dwelt in was not a typically human one, but a divine contrivance made of 

perfume. In life, he could emit the scent of sandalwood, and when he entered a place it was 

suffused with divine fragrance. He lived in a perfumed chamber, a room of fragrance. Even his 

bodily products were sweet smelling. His cremation transformed his body into pure fragrance. 

His relics resided in perfume jars. His stūpa gave off fragrance, and his images were, quite 

literally, bathed in perfumes. It was smell, it seems, that signaled his lingering presence long 

after he was gone. »108 

 Le sens de l’odorat est donc au cœur des rituels bouddhistes : les parfums servent à situer, 

honorer, invoquer, inviter, accueillir, symboliser, conserver le Buddha. Les substances parfumées, par 

leur caractère diffus, par le fait qu’elles sont perçues à distance, permettent de déjouer les écarts 

géographiques et temporels et deviennent un outil de communication entre l’humain vertueux et le 

divin invisible : 

« Na pupphagandho paṭivātameti, na candanaṃ tagaramallikā ; 

Satañca gandho paṭivātameti, sabbā disā sappuriso pavāyati. 

Candanaṃ tagaraṃ vāpi, uppalaṃ atha vassikī; 

Etesaṃ gandhajātānaṃ, sīlagandho anuttaro. 

Appamatto ayaṃ gandho, yāyaṃ tagaracandanaṃ ; 

Yo ca sīlavataṃ gandho, vāti devesu uttamo. »109 

Le parfum des fleurs ne s’oppose pas au vent, ni celui du santal ni celui du tagara ni celui du 

jasmin mallikā. 

Mais le parfum des vertueux s’oppose au vent : le parfum de l’homme bon se diffuse dans 

toutes les directions. 

 Le santal et le tagara, le lotus et le jasmin, 

De leurs parfums, celui de la vertu est le plus fort. 

Ce parfum est léger : celui du tagara ou celui du santal, 

Mais c’est le parfum de la pratique vertueuse, excellent, qui souffle jusque chez les dieux. 

Le parfum de la Vertu, dont le modèle ultime est le Buddha lui-même, devient une source 

d’inspiration : ceux qui respirent le parfum du Buddha se trouvent inspirés par le Bien qu’il incarne, de 

la même manière que sa voix, puissante comme celle d’un lion et séduisante comme celle du coucou, 

convainc les esprits de se tourner sur la voie de la Vertu. 

 

 
108 SCHOPEN, 2015, p. 25-26. 
109 KN, II. 4. 54-56. 



45 
 

45 
 

1.3. La vue 
 

Le sens de la vue est difficile à aborder car il constitue le moyen le plus direct d’accéder et de 

connaître le monde. De ce fait, il comprend un très grand nombre d’éléments à étudier, c’est pourquoi 

nous nous bornerons aux signes extérieurs liés au plaisir né du sens de la vue, i.e. les signes de beauté. 

Dans certains textes du canon bouddhique, la beauté physique est considérée comme superficielle et 

trompeuse. Elle peut susciter un désir duquel naît un attachement puis un manque : elle est donc 

source de souffrance (duḥkha). La prise de conscience de cette souffrance est la première des Quatre 

Nobles Vérités (catvāri āryasatyāni), le désir (taṇhā) en étant la cause (samudaya) : 

« There is, bhikkus, the sign of the beautiful: frequently giving careless attention to it is the 

nutriment for the arising of unarisen sensual desire and for the increase and expansion of 

arisen sensual desire. »110 

Malgré tout, on ne peut s’empêcher de remarquer les figures féminines très séduisantes 

représentées sur les stūpas, ni les nombreuses références à la beauté du Buddha lui-même dans de 

nombreux textes, qui ne semblent donc pas nécessairement considérer la beauté comme une source 

de souffrance. De même, l’apparence physique de nombreux personnages, y compris des femmes, est 

louée à de nombreuses reprises. C’est donc la perception et la conception de la beauté physique qui 

nous intéresseront dans cette partie, car elles apparaissent contradictoires, du fait de la diversité 

d’éléments recouverts par les plaisirs de la vue. 

1.3.1. Les signes extérieurs de beauté 

Dans l’Inde des dynasties Śuṅga, Kuṣāṇa et Sātavāhana, une certaine conception de la beauté 

paraît être objectivement partagée : les descriptions physiques des personnages dans la littérature 

primaire insistent en effet sur certains points esthétiques qui semblent être unanimement considérés 

comme des critères de beauté. Ces personnages sont en effet loués pour la forme de leur visage ou 

celle des yeux ou de la bouche, pour la proportion de leurs membres ou encore pour la couleur de leur 

peau, leurs bijoux, ou leur coiffure. A ces éléments s’ajoutent parfois même le son de la voix ou la 

douceur du parfum : des sens de distance qui participent de la perception générale de la beauté d’un 

individu. Dans le Divyāvadāna par exemple, la description d’un bel homme ou d’une belle femme est 

la même : elle insiste sur la beauté physique – en particulier sur les parures – et le caractère parfumé 

du corps – que nous avions plutôt considéré comme malodorant dans la partie précédente : 

 
110 BODHI (tr.), 2000, SN, V. 46. I. 2 (2), p. 1568. 



46 
 

46 
 

« beautiful, goodlooking, and attractive, wearing armlets, earrings, colorful garlands, 

ornaments, and scented creams »111 

1.3.1.1. Les bijoux 

Les bijoux constituent le principal élément de parure des femmes. Ils sont également, de 

manière non négligeable, un ornement pour les hommes de la haute société. Dans l’extrait du 

Divyāvadāna cité ci-dessus, les bijoux mentionnés sont les bracelets (incluant les anneaux de bras et 

de poignets), les boucles d’oreilles et d’autres ornements. On trouve aussi dans d’autres textes, les 

bracelets de cheville, les colliers, et les mekhalā112. Tous ces éléments de parure sont présents dans les 

représentations féminines des stūpas bouddhiques (Fig. 15, Fig. 20, Fig.  22, Fig. 26 et Fig. 35-36). Sur 

certaines figures identifiées comme des yakṣī, en particulier à Sanghol et à Bhūteśvara, on remarque 

une posture particulière en lien avec les bijoux, notamment les colliers qu’elles remettent parfois en 

place de la main (Fig. 62, Fig. 63), tenant parfois un miroir dans l’autre main (Fig. 64). Le même motif 

est décliné avec les boucles d’oreilles (Fig. 65, Fig. 66). Elles s’observent aussi souvent dans un miroir 

(Fig. 67, Fig. 68) afin d’apprécier leur propre apparence. Ces figures féminines portent également une 

épaisse ceinture (mekhalā) retenant sur les hanches le vêtement, souvent transparent – on le repère 

à un trait léger au niveau des pieds – qui recouvre à peine leur sexe et leurs jambes. Le buste est lui 

aussi parfois couvert d’un tissu, transparent également, traversé, à Bhārhut (Fig. 22), par une ou deux 

lanières, partant de l’épaule et rejoignant la hanche opposée. Un médaillon vient parfois lier les deux 

bandoulières se croisant au-dessus du nombril (Fig. 20). Ces éléments de parure, par leur nombre, leur 

diversité et leur richesse, sont les marqueurs d’un statut social privilégié. Ils inscrivent ces figures 

féminines dans le monde du luxe et  leur confèrent une apparence séduisante. 

1.3.1.2. Les coiffures 

Les coiffures, en particulier celles des femmes, sont un élément d’ornementation 

particulièrement travaillé. Les cheveux sont parfois noués en tresse et coiffés d’un voile brodé (Fig. 15, 

Fig. 20, Fig. 22). Ils sont parfois rassemblés au-dessus de la tête en une sorte de crète (Fig. 64) ou en 

un grossier chignon (Fig. 67), noué par un tissu brodé, divisant parfois les cheveux en plusieurs sections 

(Fig. 26, Fig. 63). Enfin, certaines coiffures étaient agrémentées d’une guirlande de fleurs113, comme il 

est toujours coutume de le faire en Inde d’ailleurs : sur ce relief de Mathurā (Fig. 70), une femme choisit 

les guirlandes sur un plateau que lui attache ensuite un serviteur dans les cheveux. 

 
111 ROTMAN (tr.), 2008, Divy, Chap. 1, [13]. 
112 Sorte de ceintures portées par les hommes et les femmes, retenant la pièce de tissu qui recouvre les jambes. 
113 Les guirlandes de fleurs pouvaient tantôt être portées dans les cheveux, tantôt autour du cou. La Fig. 69 nous 
permet en effet d’identifier les colliers des Fig. 62 à 64 comme des mālas : la femme de ce relief se regarde dans 
un miroir tenu par un personnage nain, elle place autour de son cou la guirlande, qu’elle a prise sur le plateau 
tenu par l’homme de droite. Il semble que les coiffures incluant des fleurs soient exclusivement dédiées aux 
femmes. 



47 
 

47 
 

La diversité des coiffures, leur complexité et la récurrence de certaines d’entre elles dans 

l’iconographie bouddhique montre qu’il s’agissait d’un outil d’ornementation important que les 

femmes adaptaient à leurs envies et aux modes de leur temps. Notons que ces coiffures concernent 

les femmes, les hommes de haut rang étant généralement paré d’un imposant turban. Certaines 

coiffures, en particulier les voiles brodés de Bhārhut, inscrivent ces femmes dans le domaine du luxe. 

Les hommes possèdent des coiffures moins travaillées : ils portent un turban noué en son 

sommet. Cette coiffe semble être un signe extérieur de richesse, rattachant ceux qui la portent au 

domaine royal. C’est d’ailleurs de ce turban que se défait le Buddha en signe de renoncement au 

monde sur lequel nous reviendrons. 

1.3.1.3. Les signes de beauté du visage 

Le visage lui-même était l’objet de nombreux apparats afin de le rendre séduisant. Le 

maquillage est probablement le plus représenté : une figure féminine de Sanghol par exemple (Fig. 

67), applique sur son visage des poudres ou des onguents en veillant, grâce à son miroir, à l’étaler 

correctement. A Bhārhut, les joues de certaines yakṣī (Fig. 71, Fig. 72) sur pilier sont ornées de signes 

généralement interprétés comme des tatouages. Il pourrait s’agir de simples motifs éphémères 

dessinés avec du maquillage, comme semble le faire la figure de Sanghol avec son doigt. Ces motifs 

représentent des symboles de bon augure tels que l’aṅkuśa sur la yakṣī de Batanmārā (Fig. 72) ou le 

lotus et le demi-croissant de lune sur la yakṣī Candrā (Fig. 72), signes sur lesquels nous allons bientôt 

nous attarder. 

Dans les textes, il n’est pas mentionné, à ma connaissance, qu’un visage est beau lorsqu’il est 

maquillé. La beauté d’un visage se définit davantage par son analogie avec un élément de la nature, 

généralement le lotus ou la lune, qui font d’ailleurs aussi partie des signes de bon augure. Ces derniers 

sont particulièrement récurrents dans les représentations bouddhiques, soit en tant que tatouages, 

soit en tant que bijoux. 

1.3.1.4. Les signes de bon augure dans les ornements 

Certains motifs de l’iconographie bouddhique portent une signification particulière : ce sont 

des signes dont on sait grâce aux textes qu’ils sont associés à la prospérité, la fertilité, l’abondance, la 

chance, la vertu… Parmi les listes de symboles bouddhiques, on trouve notamment celles des 

aṣṭamaṅgalas, déclinées en fonction des époques, des courants religieux et des régions. L’aṅkuśa y 

apparaît souvent. Dans les images, on le trouve aussi, assez fréquemment : la yakṣī de Batanmārā (Fig. 

72) portent ce signe sur ses joues, et les coiffures des figures féminines sur les terres cuites du 



48 
 

48 
 

Bengale114 contiennent, entre autres armes, l’aṅkuśa (Fig. 73, Fig. 74). Il est également présent comme 

élément de parure sur le collier de la yakṣī Candrā (Fig. 71) en compagnie du śrīvatsa, lui aussi membre 

de certaines listes d’aṣṭamaṅgala. Le śrīvatsa lui-même possède un lien avec Śrī, la déesse de 

l’abondance, parèdre de Viṣṇu : elle représente l’abondance, la fertilité ; le terme vatsa désigne quant 

à lui la progéniture, confirmant la nature auspicieuse de ce symbole. Enfin, dans les listes des 

aṣṭamaṅgalas, on trouve aussi le parasol (chattra), la fleur de lotus (padma), et le svastika. Ces 

éléments sont aussi mentionnés dans les textes, mais pas explicitement en tant qu’aṣṭamaṅgalas. 

Dans le Lalitavistara par exemple, on peut lire : 

« We see parasols, flowers, earrings, and garlands, 

Wreaths of campaka flowers, 

Necklaces, moons, and crescent moons. 

The gods bestrew you with them, yet they are not mixed together. »115 

Au parasol et aux fleurs sont ajoutés les bijoux : boucles d’oreilles et colliers ; mais aussi les 

lunes et les demi-lunes, toutes ces offrandes étant lancées par les dieux au Buddha. Les bijoux et les 

lunes ne font pas partis des aṣṭamaṅgalas mais ils apparaissent en tant qu’ornements sur les figures 

féminines des stūpas. Ces yakṣīs en effet sont parées de bijoux, dont les colliers et les boucles d’oreilles 

sont les éléments les plus notables, et sur leurs joues figurent parfois des demi-lunes (Fig. 72). Même 

si ces dernières ne font partie d’aucune liste d’aṣṭamaṅgalas, elles constituent aussi un symbole de 

bon augure, ainsi qu’en témoigne cet extrait du Mahāvastu : 

« sovastikā ..  śubha ardhacandrā siṃhalatāhi sphuṭa bodhivṛkṣaṃ ǀ 

vidyuprabhāṃ ca ratanāṃ grahetvā alaṃkaronti pramudita devaputrā ǀǀ »116 

Ayant saisi les joyaux vidyuprabhā, les dieux, réjouis, ornent de feuillages l’arbre de la Bodhi 

rempli de belles svastikas et demi-lunes. 

Les demi-lunes (ardhacandra) et les svastikas figurent ici sur le même plan. On peut donc aussi 

considérer les demi-lunes comme des symboles de bonne fortune pour ceux qui la portent et pour 

ceux qui la donnent en offrande au Buddha. 

 
114 Bien qu’elles ne soient pas spécifiquement bouddhiques, elles sont fréquemment identifiées comme des 
yakṣīs ou comme des déesses de la fécondité. La Fig. 74 est même identifiée comme une Śrī Lakṣmī par J. K. 
BAUTZE (1995), notamment car cette déesse fait tomber du ciel des pièces d’or qu’un petit personnage 
s’empresse de ramasser.  
115 THE DHARMACHAKRA TRANSLATION COMMITTEE (tr.), 2013, Chap. 23, p. 279, 367. 
116 MARCINIAK (éd.), 2019, The Second Avalokita-Sūtra, p. 388-389. 



49 
 

49 
 

1.3.1.5. Les pierres précieuses117 

Ce même texte se poursuit avec une liste de pierres précieuses (maṇiratna) déposées sur 

l’arbre de la Bodhi par les dieux. Utilisées pour honorer le Buddha au même titre que les fleurs, les 

guirlandes, ou même le parfum et la musique, les pierres précieuses possèdent également un rôle 

évocatoire du Buddha. On retrouve en effet dans les textes le même type d’analogie qui lie la figure 

du Buddha au parfum : étant à la tête de la triade du triratna qu’il compose avec le Dharma et le Sangha 

le Buddha est aussi un joyau (buddharatna118). Plus littéralement, dans les textes bouddhiques, le corps 

du Buddha lui-même est une pierre précieuse. Dans le chapitre narrant la naissance du Buddha dans 

le Mahāvastu, par exemple, le corps de la reine Māyā est qualifié de ratnabhājana, i.e., littéralement, 

de boîte à bijoux. 

« (…) ratanaṃ tiṣṭhate puruṣaśreṣṭho ratnabhājanaṃ bodhisatvamātaro ǀǀ »119 

Le meilleur des Hommes est un bijou, sa mère une boîte à joyaux. 

On peut remarquer dans cette phrase que le verbe employé en facteur commun est sthā, 

tiṣṭhati, et qu’il possède le sens de « rester », donc d’« être » avec une valeur durative et ici avec en 

plus une valeur de vérité générale. Ce verbe renforce particulièrement l’analogie du Buddha avec le 

ratna. 

De même, une relique du Buddha que nous avons déjà mentionnée plus haut, le cūḍā, 

désignant la protubérance crânienne ou bien le turban (aussi uṣṇīṣa) apparaît parfois sous la forme 

cūḍāmaṇi120, commentée par le traducteur de la deuxième moitié du IV° siècle Kumārajīva : « the 

cūḍāmaṇi is called ‘Buddha Jewel’ »121.  

On retrouve l’analogie entre le Buddha et les pierres précieuses dans le Mahā Prajñāpāramitā 

Śāstra. Dans ce texte, il semble que les pierres précieuses tiennent un rôle important puisqu’elles sont 

très récurrentes : elles sont investies de pouvoirs magiques et certains paysages mythologiques en 

sont même constitués (ratnaparvata122, saptaratnagiri123, ratnavṛkṣa124, daśaratnagiri125)126. Certaines 

 
117 D’un point de vue linguistique, le terme ratna peut désigner tant les bijoux que les pierres précieuses. 
Néanmoins, nous distinguons ce qui est représenté dans l’iconographie (les bijoux) et ce qui est mentionné dans 
les textes comme relevant spécifiquement du Bouddhisme (les pierres précieuses) et qui ne désigne pas toujours 
un joyau à proprement parler mais, métaphoriquement, un élément extrêmement précieux pour les fidèles 
bouddhistes. 
118 MIGME CHÖDRÖN (tr.), 2001, MPPS, I. Part 4. 
119 MARCINIAK (éd.), 2019, The Birth of Gautama, p. 4. 
120 MIGME CHÖDRÖN (tr.), 2001, MPPS, Chap. XIV, Act 5.8. 
121 Ibid., Chap. XV, Act 9.6. 
122 Ibid., Part 1, Chap. II. 
123 Ibid., Chap. X, 8. 
124 Ibid., Chap. XV, Act 9.6. 
125 Ibid., Chap. XV, Act 10.10. 
126 Voir à ce sujet : OSTO, 2008. 



50 
 

50 
 

permettent de purifier l’eau127, de lutter contre les poisons, les démons, la faim et la soif, le froid et la 

chaleur, même contre la pauvreté et la souffrance128. Parmi ces pierres précieuses, on trouve 

notamment : le diamant (vajra) – une pierre qui a donné son nom à une arme (attribut d’Indra) 

présente sur les représentations du triratna – et le cintāmaṇi. Cette pierre magique, dont le pouvoir 

est de réaliser les souhaits de son propriétaire, serait même issue des reliques du Buddha 

(buddhaśarīra). Elle est donc symboliquement et physiquement liée au corps du Buddha. Mentionnée 

dans d’autres textes narratifs bouddhiques tels que le Divyāvadāna, elle est considérée comme l’une 

des pierres les plus précieuses : dans le Supriyāvadāna, le jeune Supriya reçoit en récompense de sa 

dévotion envers les préceptes bouddhiques une pierre précieuse magique : 

« “The kinnara girls were pleased and said, “It’s amazing! You’re so young and yet your passion 

is the dharma! You aren’t attached or bound up with desires!” Then they presented him with 

many jewels. Drawn in, as they were, by his discourse on the dharma, they gave him a very 

special jewel as a reward for his noble words. 

Then the great caravan leader Supriya inquired into the power of that jewel: “Sisters, what is 

the power of this jewel?” 

“Caravan leader,” they said, “there is something you should know. On the upoṣadha day that 

comes on the full moon, you should fully bathe and observe the upoṣadha vows and then 

mount this most-treasured jewel atop a flagpole. For a thousand leagues all around, anyone 

who desires something—whether gold or golden things, food, clothing, drink, particular 

ornaments, people or animals, vehicles or conveyances, wealth or grain—should think of that 

thing and then give voice to his desire. As soon as he thinks of something and then gives voice 

to it, whatever thing he wants will come down from the sky. That is the power of this 

jewel.” »129 

Puisque le Buddha est lui-même désigné comme une pierre précieuse (ratna), on peut 

imaginer que, dans ce type de récit, la pierre précieuse est elle-même évocatoire du Buddha, voire sa 

représentation symbolique, même métonymique. Elle possède en effet le même pouvoir divin : le 

cintāmaṇi et le Buddha en tant que joyaux (ratna) permettent la réalisation de l’aspiration ou du 

souhait d’un individu qui suit le Dharma. Parmi les nombreux pouvoirs de cette pierre, on trouve celui 

d’inviter le Buddha, au cours du rituel, à se manifester. De même que les offrandes d’encens, de 

parfums et de fleurs permettaient de se rendre perceptible aux yeux du Buddha et de l’évoquer, de 

même, les joyaux peuvent servir d’offrandes dotées d’une puissance invocatoire. Dans un autre texte 

du courant prajñāpāramitā, la Prajñāpāramitā Ratnaguṇasaṁcayagāthā, résumé du Aṣṭasāhasrikā 

Prajñāpāramitā Sūtra, le Bodhisattva Sadaprarudita souhaite invoquer le Bodhisattva Dharmodgata et 

effectue, à cet effet, en compagnie de la fille d’un marchand et de cinq cents suivantes, un rituel 

 
127 MIGME CHÖDRÖN (tr.), 2001, MPPS, II. Part 3. 
128 Ibid., Chap. XV, Act 10.8. 
129 ROTMAN (tr.), 2008, Divy, Chap. 8, [117]. 



51 
 

51 
 

d’offrandes de fleurs – dont certaines sont décrites comme faites d’or et d’argent130 –, d’encens, de 

bannières, de lumière, de guirlandes et de musique, puis : 

« The flowers then rose high above the head of the Bodhisattva Dharmodgata and formed a 

pointed tower of flowers. And those flowers of various colours, golden and silvery, stood high 

in the air, like a canopy. And also the robes, raiment and jewels stood high up in the air, like a 

pavilion in the clouds. »131 

Les pierres précieuses, les vêtements et la lumière – qui font tous partie du domaine visuel – 

s’élèvent dans les airs pour former un abri au-dessus du Buddha, ce qui nous rappelle évidemment les 

« canopy of flowers » mentionnées précédemment, mais qui faisaient cette fois partie du domaine 

olfactif. 

Ainsi, les pierres précieuses – par leur lien avec le luxe et la beauté physique – permettent de 

représenter le Buddha, puisqu’elles possèdent avec lui un lien somatique, et de l’évoquer dans le cadre 

rituel. La pierre précieuse bouddhique ne peut qu’être suggérée, dans une version figurée, à travers 

les parures de membres de la royauté ou des figures féminines, à travers le siège de diamant de la 

Bodhi (vajrāsana) ou à travers le signe du triratna132 composé du trident, du foudre et du disque qui 

permettent de représenter symboliquement les Trois Joyaux – le Buddha, le Dharma et le Sangha. 

1.3.2. Les figures de beauté dans l’iconographie des stūpas 

1. Nature et féminité 

Dans l’iconographie des stūpas, outre les signes extérieurs de richesse et de beauté, ce sont 

aussi les figures représentées dans ces reliefs qui attirent le regard par leur apparence et leur caractère 

séduisant. Parmi ces figures, on trouve une majorité de femmes, généralement identifiées comme des 

yakṣīs dans la littérature secondaire, notamment car des inscriptions sur pilier nomment ainsi certaines 

figures féminines133. Nombreux sont les académiciens s’étant interrogés sur la présence de femmes 

aussi séduisantes sur des temples bouddhiques et leur réponse, quasi unanime, pointait la nature 

auspicieuse de la fémininité, notamment de son caractère fertile, grâce à la posture de ces figures, 

liées à celles des Śrī Lakṣmī, des śālabhāñjikās et des aśoka dohadas. 

Le point commun des ces trois types iconographiques est leur association au végétal. Nous 

avons déjà mentionné plus haut la présence de la nature sur les stūpas, avec souvent des frises mêlant 

fleurs et branchages, parfois même des animaux – en particulier des oiseaux – venant animer le relief. 

 
130 Ce type d’offrande n’est pas sans rappeler les petites fleurs de jasmin en or (Fig. 48) retrouvées dans certains 
reliquaires du Gandhāra, voir à ce sujet : JONGEWARD, ERRINGTON, SALOMON, BAUMS, 2012. 
131 CONZE (tr.), 1973, Chap. XXX, 5., p. 289. 
132 Ce symbole figure aussi dans les bijoux de la yakṣī de Batanmārā (Fig. 72). 
133 On trouve à Bhārhut deux inscriptions identifiant des femmes à l’arbre comme des yakṣīs. L’une est nommée 
Candrā (B2 [793]), l’autre Sudarśanā (B10 [790]). Voir LÜDERS (éd.), 1963, CII -Bh Inscr. 



52 
 

52 
 

Ces motifs végétaux sont particulièrement présents autour des figures féminines. Parfois, la nature est 

clairement associée à la femme : c’est le cas des śālabhāñjikās et des aśoka dohadas. Le premier terme 

śālabhāñjikā signifie littéralement celle qui rompt la branche du śāl. Jean-Philippe Vogel, dans The 

Woman and Tree or śālabhañjikā in Indian Literature and Art134, fait mention d’un festival au cours 

duquel les jeunes filles allaient ramasser les fleurs du śāl (Shorea robusta), il avait lieu à Śravastī, selon 

l’Avadāna Śataka (I.302.6135). La représentation de ces śālabhāñjikā évoquait également une croyance 

selon laquelle le contact d’une jeune fille fertile pouvait faire fleurir l’arbre. Le terme aśoka dohada 

fait, quant à lui, référence à une autre pratique : une femme qui désirait avoir un enfant devait se parer 

de bijoux et toucher de son pied l’arbre aśoka qui fleurissait à son contact. Dans les deux cas, on assiste 

à un phénomène de « fertilisation croisée », décrit par V. Dehejia : 

« it involves a concept of cross-fertilization between women and plants, both linked by the all-

important principle of fecundity »136 

« woman’s fertility was thus transferred, in a mysterious manner, to the tree; in turn, she too 

may have become more fertile through contact with its abundant foliage »137 

 Il y a donc dans la symbolique des figures de la śālabhāñjikā et de l’aśoka dohada un 

phénomène de transfert de la fertilité qui agit rétroactivement : la femme transmet à l’arbre sa 

fécondité, ce qui le fait fleurir et en même temps, il prouve sa fertilité. Notons que ces deux modèles 

de représentation se mêlent dans les représentations de Bhārhut ou de Sāñcī : les śālabhāñjikās ont 

en effet souvent un pied en contact avec la base du tronc de l’arbre qu’elles tiennent d’une main levée 

(Fig. 22, Fig. 75, Fig. 76). 

Ce modèle iconographique de la śālabhāñjikā a sans doute largement influencé la 

représentation de la légende de la naissance du Buddha : la reine Māyā a mis au monde le jeune 

Siddhārtha en se tenant à la branche d’un śāl dans le bois de Lumbinī. L’illustration de cette scène est 

très répandue dans l’iconographie bouddhiste présente tout autour des stūpas (Fig. 29 à 32) : la 

posture de Māyā est celle d’une śālabhāñjikā : on y voit la reine Māyā dans la même position 

déhanchée (tribhaṅga), avec une jambe repliée derrière l’autre en signe de déséquilibre, se retenant 

à la branche de l’arbre derrière elle pour ne pas tomber. La śālabhāñjikā est donc une figure dont la 

symbolique concerne toutes les femmes et toutes les divinités secondaires qui sont en lien avec la 

nature par leur habitat et qui représentent la fertilité : ce modèle se trouve ici incarné en un 

personnage mythique particulier (Māyādevī). 

 
134 VOGEL, s. d. 
135 Ibid. 
136 DEHEJIA, 2009, p. 86. 
137 DEHEJIA, 1997, p. 5. 



53 
 

53 
 

Plus généralement, les figures féminines représentées tenant une branche d’arbre – quelle 

qu’en soit l’espèce – sont nommées śālabhāñjikās, c’est le cas pour beaucoup de figures sur pilier de 

Bhārhut, Sanghol et Bhūteśvara. Elles sont également présentes sur les toraṇa, c’est-à-dire sur les 

portiques d’entrée des monuments sacrés, sous la forme d’arcs de cercle ou de parenthèses, comme 

à Sāñcī (Fig. 75, Fig. 76) ou à Sonkh (Fig. 77). 

Dans les figures de Śrī-Lakṣmī, l’association au végétal est moins claire mais l’attribut principal 

de cette déesse est le lotus, qui lui sert généralement de siège (Fig. 78) ou de piédestal (Fig. 79). Sur 

d’autres reliefs représentant des figures féminines, la référence au végétal est présente mais se fait 

plus discrète. Parfois, l’arbre est simplement situé en arrière-plan : il n’y a pas nécessairement de 

contact avec la main ou le pied, l’arbre semble quelquefois être la continuité du corps, les pieds à la 

base de l’arbre, le corps se mêlant au tronc, la tête et les cheveux se mêlant aux feuilles et aux fleurs. 

C’est par exemple le cas pour certaines figures de Sanghol (Fig. 80). Certaines de ces figures féminines 

portent dans la main un bouquet de fleurs, comme à Sanghol (Fig. 49).  

L’identification de ces figures comme des yakṣīs est justifiée en ce qu’elle permet de regrouper 

sous le même nom des représentations qui partagent une association avec la nature et dont la féminité 

– à travers la poitrine dénudée, le tribhaṅga, les parures qui mettent leur corps en valeur, le léger voile 

retenu par la mekhalā – fait allusion à la fertilité. Les yakṣīs étaient en effet des divinités secondaires, 

vivant dans les forêts aux abords des villages. Les yakṣīs, comme leur équivalent masculin, vivent dans 

les arbres, d’où l’appellation alternative de vṛkṣikās. L’impression de confusion entre l’arbre et la figure 

féminine va donc dans le sens d’une identification de ces figures sur pilier comme des yakṣīs. C. 

Yamano explique à leur sujet : 

« (…) some reside in an aśoka tree; some bear a branch in their hand. It seems they inherit the 

attributes of tree goddesses from the ancient yakṣiṇī. »138 

Ainsi, la nature représentée sur certains stūpas, en compagnie de figures féminines, justifie 

leur identification comme des yakṣīs139. Leur association au règne naturel tende à donner à ces figures 

une sorte de beauté innocente. Mais dans les textes, les yakṣīs apparaissent davantage comme des 

divinités sournoises et trompeuses, pouvant néanmoins agir avec bonté et compassion. 

2. Des yakṣīs bienfaitrices ? 

Dans les récits, les yakṣīs sont des divinités qui défient les voyageurs de prouver leur vertu et 

leur courage ; s’ils y parviennent, les yakṣīs réalisent leurs souhaits, s’ils montrent au contraire de la 

peur et de la lâcheté, elles les dévorent. Les yakṣīs sont donc détentrices d’un pouvoir, comparable à 

 
138 YAMANO, 2013, p. 150, note 12. 
139 Nous verrons néanmoins dans une seconde partie que cette identification n’est pas attribuable à l’ensemble 
des figures féminines sur pilier de stūpa. 



54 
 

54 
 

celui du cintāmaṇi : elles sont capables de réaliser les souhaits. En chacune des yakṣīs malfaisantes qui 

peuplent les textes, se cache une figure bienfaitrice, incarnant la prospérité. Par exemple, dans un 

chapitre du Kathāsaritsāgara140, Śṛṅgotpādinī (littéralement : productrice de cornes) est une yakṣī 

dansante et musicienne qui joue du luth – un luth fabriqué à partir d’ossements – pour faire danser 

ses proies jusqu’à l’épuisement, elle leur fait pousser des cornes sur le haut du front et, une fois à bout 

de forces, les proies tombent dans le feu et la yakṣī les dévore. Mais si elle est affrontée par un homme 

courageux – il s’agit de Niścayadatta dans cette histoire –, elle doit accéder à sa demande. Elle possède 

donc, malgré sa tendance cannibale, la possibilité d’utiliser ses pouvoirs magiques à bon escient. Plus 

loin dans le même ouvrage141, Devasena raconte, lors d’une entrevue avec le roi, sa rencontre avec la 

yakṣī Vandhyā dans le jardin d’un temple. Ayant été bien accueilli, il décide d’y passer la nuit, mais le 

visage de Vandhyā devient difforme : Devasena la défie, prouvant son courage, la yakṣī prend alors 

l’apparence d’une très belle femme et lui offre ses services pour le récompenser de sa bravoure. 

Le pouvoir de réaliser les souhaits est, nous l’avons dit, le pouvoir du cintāmaṇi, et surtout, 

c’est le pouvoir du Buddha qui aide les dévots à atteindre l’Eveil spirituel, souvent en leur permettant 

une promotion karmique qui se manifeste par des dons matériels – beauté, richesse, statut social élevé 

etc. Par conséquent, de même qu’un dévot va faire des offrandes envers le Buddha afin d’obtenir des 

mérites, de même, prouver sa vertu par le biais d’offrandes envers des divinités féminines de la 

prospérité telles que les yakṣī, permet d’obtenir richesse, abondance et fertilité. C’est notamment le 

cas des rituels tantriques du Mañjuśriyamūlakalpa142, texte qui met en avant la féminité de ces 

déesses. Il est en effet précisé pour chaque yakṣī la nature de sa parenté avec le sādhaka, i.e. celui qui 

effectue le rituel. La yakṣī qui se manifeste à la suite de l’évocation peut alors être une épouse, une 

mère ou bien une sœur : la nature des bienfaits qu’elle accorde dépend de ce statut. Le rôle d’épouse 

permet au pratiquant d’obtenir une progéniture grâce à une union sexuelle au cours du rituel, mettant 

ainsi en valeur la fertilité de la femme. Le rôle de sœur peut apporter au pratiquant la richesse, la 

guérison ou bien une épouse. La mère enfin est celle qui fournit la nourriture, un toit, la protection et 

le confort matériel. Ces éléments confirment donc l’association de ces figures féminines avec 

l’abondance (prabhūtā). T. Guha-Thakurta définit d’ailleurs la yakṣī comme : 

« a type of primordial goddess associated with wealth, abundance and fertility »143 

3. Luxe et féminité 

Dans la littérature secondaire, ces figures féminines sur les stūpas sont parfois identifiées 

comme des courtisanes. Celles de Sanghol ou de Bhūteśvara (Fig. 62-63, Fig. 67, Fig. 81 à 83) en effet 

 
140 TAWNER (tr.), PENZER (tr.), 2014, Livre VII, Chap. XXXVII, 51. 
141 Ibid., Livre XVIII, Chap. CXXIII, 171d. 
142 SHAW, 2009. 
143 GUHA-THAKURTA, 2002. 



55 
 

55 
 

semblent moins associées à la nature et s’inscrivent davantage dans un contexte mondain ou palatial 

et non dans un contexte sacré. Cette identification est justifiée par l’apparence sensuelle de ces 

statues, leur nudité partielle, leurs parures ainsi que par des attributs (une cage à oiseau, des plats, 

des pots contenant peut-être du maquillage ou de la nourriture…) qui les renvoient à la vie urbaine 

voire à la vie de cour. Cette identification est rattachée au luxe et à la richesse : le terme bhogya (m.) 

désigne les possessions luxueuses, mondaines, sources de plaisir, mais, ce même terme au féminin 

(bhogyā) désigne une courtisane. La courtisane elle-même est donc objet de consommation144 (√bhuj, 

bhujati) par les sens et objet de luxe.  

Associée aux bijoux, à la sensualité qui induit la symbolique féminine de fertilité et 

d’abondance, la figure féminine – courtisane ou yakṣī – apparaît, sur le stūpa, comme une femme-

parure, une femme-ornement. Comme la pierre-précieuse (ratna), elle est à la fois décoration – sa 

beauté attire et séduit –, signe de bon augure, et déesse aux pouvoirs magiques : elle possède le 

pouvoir d’apporter la fertilité et la prospérité à celui qui l’honore. La figure féminine a donc sa place 

sur le temple bouddhique : 

 

« As a house without a wife, as frolic without a woman. So without (the figure of) woman the 

monument will be of inferior quality and bear no fruit. … Woman is most beautiful, when 

adorned with all ornaments. »145 

 

D’un point de vue lexical et sémantique, le concept d’ornement est très souvent en lien avec 

l’abondance et la beauté : de nombreux mots en sanskrit sont effectivement polysémiques et peuvent 

signifier, par une sorte de chaîne sémantique, différents concepts réunis par une origine commune. 

Par exemple, un mot peut désigner d’abord, dans un premier sens originel ou concret, un bijou et faire 

référence, plus tard ou avec un sens plus abstrait, au concept d’abondance. Voici une liste – non 

exhaustive – des définitions de termes146 pouvant désigner les ornements et qui font référence à ces 

notions : 

❖ आनूकम ्ānūkam Ved. Ornament, jewels; आनूकमयो र्पुिे नािवत ्Rv.5.33.9. ind. In abundance, 

greatly. 

 
144 Notons que la nature est aussi objet de consommation grâce au caractère fertile des sols : la présence de 
fruits dans l’iconographie des figures féminines montre que l’on jouit également de la Terre. La racine √bhuj a 
comme sens premier l’action de manger, de se nourrir. 
145 BAWA, 2002. S. BAWA cite ici un passage du Silpa Prakāśa, un traité d’architecture du IX° siècle : sur les 
temples, la figure féminine est figure de prospérité et d’abondance, mais elle est aussi figure ornée et figure 
d’ornementation. 
146 APTE, 1957. 



56 
 

56 
 

❖ उद्भास ्udbhās 1 Ā. To shine. -Caus. 1 To light up, illuminate, render beautiful, decorate; 

ornament; उद्भामसतं मङ्गलसंषर्िामभः R.7.16; काल ेघनोद्भामसत ेMk.5.35. -2 (fig.) To bring into 

prominence, elevate, exalt; उद्भामसता- खिलिलथय Bh.2.59. 

❖ उपस्कारः upaskāraḥ 1 Anything additional, a supplement. -2 (Supplying) An 

ellipsis; र्ानप्रथथानां ि द्रव्योपथकार इर्त Mb.12.191.11. साकाङ्क्षमनुपथकारं षर्ष्र्ग्गर्त 

र्नराकुलम ्Ki.11.38. -3 Beautifying, ornamenting by way of adding grace; उक्तमेर्ाथ ं

सोपथकारमाि Malli. on R.11.47. -4 An ornament; सोपथकाराः प्रार्िन्नस्रतोयाः Śi.18.72.  

❖ चित्र citra a. [धित्र-्भार्े अि;् धि-ष्रन ् र्ा Uṇ.4.163] 1 Bright, clear. -2 Variegated, spotted, 

diversified. -3 amusing, interesting, agreeable; Māl.1.4. -4 Various, different, manifold; 

Pt.1.136; Ms.9.248; Y.1.288. -5 Surprising, wonderful, strange; ककमत्र धित्रम ्R.5.33; Ś.2.15. -

6 Perceptible, visible. -7 Conspicuous, excellent, distinguished; न यद्र्िस्श्ित्रपदं िरेयवशो 

जगत्पषर्त्रं प्रगरृ्णीत कहिवधित ्Bhāg.1.5.10. -8 Rough, agitated (as the sea, opp सम). -9 Clear, 

loud, perceptible (as a sound). -त्रः 1 The variegated colour. -2 A form of Yama. -3 The Aśoka 

tree. -4 = धित्रगुप्त q. v. below. -त्रम ्1 A picture, painting, delineation धित्र े र्नरे्श्य 

पररकस्पपतसत्त्र्योगा Ś.2.9; पुनरषप धित्रीकृता कान्ता Ś.6.20,13,21 &c. -2 A brilliant ornament or 

ornament. -3 An extraordinary appearance, wonder. 

❖ प्रसाधक prasādhaka a. (-चधका f.) 1 Accomplishing, or perfecting. -2 Purifying, cleansing. -

3 Decorating, ornamenting. -कः A valet-de-chambre, an attendant who dresses his 

master; प्रसािका भोजकाश्च गात्रसंर्ािका अषप Kām.; आकपपसािनैथतैथतैरुपसेिुः 

प्रसािकाः R.17.22. 

❖ प्रसाचधत prasādhita p. p. 1 Accomplished, completed, perfected. -2 Ornamented, decorated. -

3 Proved. 

❖ ललाम lalāma a. (-मी f.) 1 Beautiful, lovely, charming. -2 Having a mark on the forehead 

marked with a blaze. -मम ्1 An ornament for the forehead, an ornament or decoration in 

general; (m. also in this sense); सद्यः पुनार्त सििन्द्रललामलोकान ्Bhāg.3.16.9; अिं तु 

तामाश्रमललाम- भूतां शकुन्तलामधिकृत्य ब्रर्ीमम Ś.2; Śi.4.28. -2 Anything the best of its kind. -3 A 



57 
 

57 
 

mark on the forehead. -4 A sign, symbol, mark in general. -5 A banner, flag. -6 A row, series, 

line. -7 A tail. -8 A mane. -9 Eminence, dignity, beauty. -10 A horn. -मः A horse; Mb.7.23.13 

(com. 'श्रे्त ंललाटमध्यथथं तारारूपं ियथय यत।् ललाम ंिाषप तत्प्रािुलवलामाश्र्थतदस्न्र्तः ॥'). 

❖ विभूषा vibhūṣā 1 Ornament, decoration; संपेदे श्रमसमललोद्गमो षर्भूिा Ki.7.5; R.4.54. -2 Light, 

lustre. -3 Beauty, splendour. 

❖ शुभ ्śubh f. Ved. 1 Beauty, splendour. -2 Radiance, lustre. -3 Happiness. -4 Victory. -5 An 

ornament. -6 An auspicious offering. -7 Water. -8 A brilliant chariot. 

❖ शोभन śobhana a. (-नी f.) [शोभते शुभ-्पयु] 1 Shining, splendid; Mb.4.42.12 (com. सुफलः 

शोभनभस्पलकः). -2 Handsome, beautiful, lovely. -3 Good, auspicious, fortunate. -4 Richly 

decorated. -5 Moral, virtuous. -6 Correct, right. -नः 1 N. of Śiva. -2 A planet. -3 A burnt offering 

for the production of happy results. -ना 1 Turmeric. -2 A beautiful or virtuous woman; तहददं 

परररक्ष शोभने भषर्तव्यषप्रयसंगमं र्पुः Ku.4.44. -3 A sort of yellow pigment (= गोरोिना q. v.). -

नम ्1 Beauty, lustre, brilliance. -2 A lotus. -3 An ornament. -4 Virtue. -5 Tin. -Comp. -

आिररतम ्virtuous practice. 

Dans la liste des termes ci-dessus, il est intéressant de constater qu’un terme désignant un 

ornement qualifie ou induit généralement les idées d’abondance (आनूकम,् उपथकारः), de richesse 

(शोभन), de perfection (उद्भास,् धित्र, प्रसािक, प्रसाधित ), et surtout de beauté (उद्भास,् उपथकारः, धित्र, 

ललाम, षर्भूिा, शुभ,् शोभन). On comprend, dans les différentes définitions, que certains termes ont un 

sens visuel très important, c’est le cas notamment de धित्रम ्qui peut désigner la beauté, une image 

ou même le caractère visible d’une chose, ou encore de शोभन qui peut désigner un pigment de couleur 

jaune, et qui, surtout, induit l’idée de lumière, et de beauté physique. Les notions d’abondance, de 

richesse, et de beauté sont donc directement en lien avec l’idée d’ornementation : tous ces éléments 

se retrouvent dans ce que suggère la présence des figures féminines sur les stūpas : 

« [The] ancient conception of beauty as abundance and productivity is inherent in the literal 

meaning of many Sanskrit words that denote beauty, and underlie the significance of much 

India ornament. »147 

 
147 CHANDRA, 1985. 



58 
 

58 
 

Miranda Shaw constate aussi la réunion de ces notions en la figure de la femme et conclut : 

« Their femaleness, magnified by ornamentation, is the focus of the sculptor’s artistry because 

the female body harbors a concentration of the forces that renew and regenerate life. »148 

 

4. Une féminité de bon augure et apotropaïque 

La figure féminine en tant que corps séduisant, créateur et procréateur, possédant des 

symboles de prospérité en guise d’éléments de parure, constitue la forme paroxystique du signe de 

bon augure. Elle est donc en elle-même un bon présage et sa fonction sur les temples bouddhiques 

nous apparaît désormais plus clairement. Thomas Donaldson écrit à ce sujet : 

« The auspicious nature of the female has long been recognized in Indian art and she has been 

placed at the entrances to sanctuaries as yakṣī figures to help protect the sacred precincts from 

evil spirits. (…) The image of woman is auspicious because she symbolizes fertility and because 

she is beautiful. Beauty itself is auspicious and synonymous with fertility or abundance as we 

know from the Śatapatha Brāhmaṇa (XIII 8. I.13) where it is stated that ‘Beauty is 

offspring’. »149 

La beauté de ces figures a donc pour conséquence une fonction protectrice. Il ne s’agit donc 

pas que d’une simple décoration dont la finalité serait simplement d’orner et d’agrémenter la pierre : 

ces représentations de femmes sont belles et c’est cette beauté qui va leur conférer un rôle protecteur 

et apotropaïque. Leur situation les place en figures de seuil, responsables des passages entre l’espace 

sacré du stūpa et  l’espace profane du monde extérieur. 

Un récit mythologique permet d’illustrer le caractère protecteur des figures féminines sur les 

stūpas. A la fin du mythe d’Abhirati150 (dont nous raconterons le début plus loin), grâce à la protection 

du Buddha et à l’enseignements de ses préceptes, la yakṣī, convertie, est assignée à la protection des 

ārāmas, c’est-à-dire des jardins qui entourent les monastères et les temples. Cette légende justifie la 

représentation des yakṣīs autour des stūpas. Grâce à la présence de symboles de bon augure et grâce 

au caractère favorable de leur féminité, les yakṣīs, placées à l’entrée des temples, protègent à la fois 

le monument et les visiteurs. En tant que yakṣīs converties assignées à cette place par le Buddha lui-

même, ces figures sont dotées d’un pouvoir qui leur donne autorité et qui justifie cette position au 

sein de l’architecture bouddhique. Leur présence au niveau des portiques est même talismanique : à 

 
148 SHAW, 2006, p. 83. 
149 DONALDSON, 1975, p. 85. 
150 Voir à ce sujet l’article : PERI, 1917. On trouve, dans cet article, un certain nombre de références à des textes 
indiens, chinois et tibétains qui constituent autant de réécritures du mythe de cette yakṣī devenue déesse du 
panthéon sous le nom de Hārītī. On y trouve le Kouei-tseu-mou king, un sūtra chinois du Bouddhisme Hīnayāna 
qui existe également dans le canon tibétain et qui est daté de la fin du IIIème siècle ou du début du IVème siècle 
(Péri, 1917 : 15) et le Fo pen hing king, texte chinois traduit dans la première moitié du Vème siècle par un moine 
nommé Pao Yun (Péri, 1917 : 29), le Saṃyuktavastu (en particulier le chapitre XXXI de la traduction chinoise) et 
le Samyuktāgama ainsi que le Bhaiṣajyavastu du Vinaya Mūla-Sarvāstivādin. 



59 
 

59 
 

la fonction protectrice s’ajoute la fonction apotropaïque. La présence de ces divinités sur les stūpas 

éloigne les mauvais esprits et conjure le mauvais sort : leur pouvoir est apotropaïque. De plus, la 

position liminaire des yakṣīs au sein de l’architecture des stūpas permet le passage symbolique et 

physique de l’espace profane à l’espace sacré : ils représentent le seuil, le passage de l’un à l’autre. La 

nature féminine de ces figures et leur position dans l’architecture bouddhique induit un marquage du  

territoire : comme les yakṣīs dans les forêts, elles marquent l’espace par leur lien avec la Terre151. 

Grâce à la présence des reliques et de représentations sculptées du Buddha qui indiquent sa 

présence dans le lieu sacré, l’entrée dans le temple est accompagnée d’un changement de 

l’atmosphère du lieu : le lieu est habité par la divinité et ne donc être considéré comme un simple 

monument. Pénétrer dans le temple induit donc un changement de comportement, l’individu étant 

davantage invité à adopter une attitude de recueillement : à travers la présence des yakṣīs au niveau 

des portiques, l’entrée du temple elle-même devient un rappel de la loi dharmique bouddhique 

incarnée par ses gardiennes. D’un point de vue occidental, on peut se demander pourquoi le 

Bouddhisme a préféré, à cette époque, représenter des figures apotropaïques sous les traits de figures 

archétypales de la beauté.   

1.3.3. La beauté est signe de vertu 

1. Les yakṣīs : des divinités malfaisantes ou vertueuses ? 

Dans la plupart des textes bouddhiques, la yakṣī a une apparence dégoûtante et se trouve 

généralement contrainte de prendre l’apparence d’une très belle femme pour approcher plus 

facilement ses proies. La beauté est alors un leurre, un moyen de tromper les humains : elle renforce 

 
151 La déesse Bhūmi/Pṛthivī, incarnant la Terre et la fertilité, est une forme de Lakṣmī, dont nous avons déjà 
mentionné le lien avec la nature. Elle figure dans le Lalitavistara sous le nom de Sthāvarā, elle est invoquée par 
le Buddha juste avant l’épisode de la Tentation par les Filles de Māra. Elle est, dans ce récit, à l’origine de la fuite 
de Māra : 

« Then the earth goddess in this great trichiliocosm who is called Sthāvarā, along with her retinue of one 
billion earth goddesses, began to shake the entire great earth. Not far from where the Bodhisattva was 
sitting, she broke through the earth’s surface and revealed her upper body, adorned with all sorts of 
jewels. She bowed toward the Bodhisattva, joined her palms, and spoke to him: 

“You are right. Great Being, you are right. It is just as you say. We bear witness to this. But still, my Lord, 
you alone are the supreme witness in the worlds of gods and humans and the supreme authority.” 
[F.156.b] 

Having spoken thus, the earth goddess Sthāvarā rebuked Māra, the evil one, in many ways, and praised 
the Bodhisattva again and again. She made a great display of her myriad powers and then disappeared 
together with her following there and then. 

When the wicked one and his army heard that sound from the earth, 
Frightened and disheartened, they all fled, 
Just like jackals in the forest hearing the lion’s roar, 
Or crows taking flight when a rock is thrown. » 
(THE DHARMACHAKRA TRANSLATION COMMITTEE (tr.), 2013, Lal, 319, B14.) 



60 
 

60 
 

le caractère perfide des yakṣīs. En toute logique, on attendrait donc du Bouddhisme qu’il tente de tenir 

à distance ces esprits malfaisants et sournois. Dans le Dīgha Nikāya152, texte canonique du 

Bouddhisme, on trouve les vers de protection d’Āṭānāṭā : les moines doivent réciter ces vers pour se 

protéger des mauvais yakkhas qui ne suivent pas le code de conduite émis par le Buddha et qui n’ont 

pas de foi en Lui. Ces vers visent à assurer la protection des lieux sacrés. Ainsi, le Bouddhisme admet 

l’existence de yakṣas et de yakṣīs malfaisants qu’il prévoit de convertir afin de préserver la paix et la 

non-violence. 

La laideur des yakṣīs n’est cependant jamais représentée sur les stūpas : toutes les figures 

identifiées comme des yakṣīs sont de très belles femmes séduisantes, transmettant les idées positives 

de beauté, d’abondance, de fertilité, de bons auspices. Par exemple, sur ce relief de Kanaganahalli (Fig. 

84), la figure féminine est identifiée par l’inscription comme une yakṣī mais n’est pas représentée 

comme un démon malfaisant : 

« yakhi piyekaramātā »153 

La mère de Priyaṅkara, une yakṣī. 

Priyaṅkara apparaît dans les textes154 en tant que le dernier fils d’Abhirati : sa mère, la 

« ravisseuse » Hārītī, se nourrit des enfants des habitants de sa ville, grâce à l’aide de ces cinq cents 

fils. Le Buddha vient alors en aide aux habitants et dissimule son dernier fils, Priyaṅkara, sous son bol 

à aumône : la yakṣī, déboussolée par la disparition de son fils, le cherche partout et va demander de 

l’aide au Buddha. Celui-ci, ayant réussi à faire comprendre à la yakṣī le sentiment des parents dont elle 

avait dévoré les enfants, l’assigne à la protection des jardins (ārāmas) du monastère en échange de 

l’abandon de ses velléités anthropophages. La mère de Priyaṅkara de la stèle de Kanaganahalli – qui 

pourrait être une représentation de Hārītī ou d’une version du mythe qui deviendra celui de Hārītī – 

est représentée et nommée à travers l’inscription. La figure de la stèle de Kanaganahalli n’a rien 

d’effrayant : il s’agit d’une mère et de son fils, non d’une ravisseuse ou d’une dévoreuse d’enfants, ni 

d’un membre du « goblin realm »155 ou d’une femme sur la « voie des démons »156. Dans les sources 

primaires, on repère une souplesse des réécritures qui substituent aisément le terme rākṣasī à celui 

de yakṣī, mais dans l’iconographie indienne, les seules figures féminines effrayantes sont les 

 
152 WASLHE (tr.), 1995, DN, III. 32. 
153 NAKANISHI (éd.), VON HINÜBER (éd.), 2014, KGH Inscr., III. 2. 24. 
154 PERI, 1917. 
155 BODHI (tr.), 2000, SN, I. 10. §827. Cette traduction renvoie au pāli « pisācayoni », i.e. au royaume des piśācas 
qui, dans la cosmologie indienne, au même titre que les yakṣas et que les rākṣasas, font partie d’une classe de 
divinités inférieures et malfaisantes. 
156 PERI, 1917, p. 34. 



61 
 

61 
 

saptamātṝkās et certaines yoginīs157. Il n’y avait pas de représentation négative des yakṣīs entre le III° 

siècle avant notre ère et le II° siècle après. Par conséquent, il faut comprendre pourquoi on ne les 

représentait que dans leur version positive, i.e. sous des traits séduisants et correspondant au canon 

de beauté de la femme à cette époque. 

La première hypothèse, c’est que, comme l’affirme Miranda Shaw, les yakṣīs représentées sur 

les monuments bouddhiques sont des mahāyakṣiṇīs158, c’est-à-dire des yakṣīs qui sont 

hiérarchiquement et moralement plus élevées que celles qui dévorent les hommes et ravissent les 

enfants. Ces mahāyakṣiṇīs se sont engagées auprès du Buddha à la protection des fidèles : ce sont des 

yakṣīs dévouées et loyales, telles que celles que l’on trouve dans le Mañjuśriyamūlakalpa. 

La seconde hypothèse, défendue par Noël Péri, c’est que ces yakṣīs – et les figures féminines 

identifiées ainsi – sont des figures issues de croyances populaires et folkloriques qui ont été réinvesties 

par le Bouddhisme pour inviter à la conversion toutes les personnes qui n’ont pas accès aux Ecritures 

bouddhiques : intégrer les divinités secondaires qui se rattachent souvent à des cultes populaires 

locaux permet en effet d’encourager les pratiquants de ces cultes à se convertir au Bouddhisme. Les 

croyances envers des esprits de la forêt prennent en effet souvent racine dans des contextes de 

villages : l’inconnu effraie, ce qui n’a pas de limites inquiète. La tendance à vouloir attribuer certains 

bienfaits ou méfaits à une entité supérieure à soi est sans doute l’un des fondements de la religion : il 

faut trouver une explication et cette explication fait dépendre les choses de l’extérieur, de l’inconnu, 

de l’étrange, de ce que l’on ne sait pas expliquer logiquement. Les forêts sont des lieux mystérieux 

dans lesquels des jeux d’ombres et de lumières peuvent exciter l’imagination et susciter un grand 

nombre de croyances. Afin de mieux faire correspondre la religion bouddhiste aux idées d’un peuple, 

les récits ont pu être agrémentés de ce genre de divinités ou d’esprits. C’est également une manière 

de les réinvestir dans une nouvelle mythologie en accentuant leurs traits négatifs pour montrer la 

puissance de la religion qui a su faire basculer ces esprits du Mal vers le Bien. Dans les passages des 

textes bouddhiques que nous avons mentionnés, la yakṣī est en effet un personnage malfaisant et c’est 

en rencontrant des personnages saints (comme Aniruddha dans le Saṃyutta Nikāya ou comme le 

Buddha dans le mythe d’Abhirati) qu’elle se convertit à un mode de vie tourné vers la bienfaisance, 

grâce à l’écoute des préceptes du Buddha159. Le Bouddhisme en sort donc gratifié : il est en celui qui 

 
157 Le culte des saptamātṝkās et des yoginīs s’est développé plus tardivement (de l’ère Gupta à l’époque 
médiévale en Inde, c’est-à-dire du III° au XI° siècle). 
158 SHAW, 2009, p. 267. 
159 De la même manière, selon J. Strong, l’Aśokāvadāna dépeint le roi Aśoka qui n’est pas encore converti comme 
un roi hideux, cruel et violent, mais il devient, dans certains passages, après sa conversion, un modèle de roi 
exemplaire : 

 



62 
 

62 
 

permet l’anéantissement des forces malfaisantes comme les yakṣas et les yakṣīs. C’est donc une 

manière de donner du pouvoir au Bouddhisme et d’inciter les peuples à se convertir. Dans 

l’Oṣadhivastu en effet, les yakṣīs : 

« mettent pour condition à leur conversion que les gens du pays élèveront des vihāras, où 

évidemment elles seront honorées de la même manière qu’elles l’étaient auparavant, où leur 

culte traditionnel se continuera sans grand changement. »160. 

Il s’agirait donc d’une sorte d’« incorporation au Bouddhisme de cultes locaux et populaires 

anciens »161 : le fait que ces divinités soient fréquemment malfaisantes et que le Bouddhisme 

parvienne à les convertir est donc extrêmement valorisant et peut inciter les pratiquants de ces cultes 

à se fier à cette religion. Le Bouddhisme bénéficie également du culte des yakṣīs incorporées aux 

vihāras, car elles attirent un public différent et de nouvelles donations162. 

Enfin, la dernière hypothèse suppose que la représentation de figures malfaisantes correspond 

à donner de l’importance au Mal. Il existe en effet une conception indienne qui explique ce point : 

l’érection de la sculpture se fait en plusieurs temps mais c’est la fin de la création artistique qui est 

particulièrement intéressante pour notre objet. Une fois l’œuvre d’art terminée, une cérémonie 

(akṣimocana) a lieu qui consiste à dessiner la pupille sur l’œil de la figure sculptée par l’officiant : c’est 

le « don à l’image des yeux et de la vie », selon l’expression de l’historienne Marielle Brie163, qui permet 

la transition de la matière à la divinité164. La sculpture n’est plus seulement constituée de pierre : 

l’ouverture des yeux appelle la présence de la divinité, « elle marque l’ouverture de la conscience et 

de l’âme de la sculpture ». A partir de ce moment, la sculpture est considérée comme vivante. De ce 

fait, représenter une yakṣī maléfique sur un monument sacré serait de très mauvais présage : personne 

ne désire en effet invoquer une divinité malfaisante aux abords d’un stūpa. A l’inverse, inviter une 

yakṣī protectrice, pourvue de symboles de bon augure tels que le śrīvatsa, l’aṅkuśa ou encore par sa 

référence à la fertilité qui donne la vie, paraît être bien plus favorable pour le monument et les fidèles 

bouddhistes. De même, le fait de nommer le mal serait considéré comme une invocation de mauvais 

présage, cela peut également expliquer pourquoi la yakṣī de Kanaganahalli est nommée à travers sa 

qualité de mère et par le nom de son fils Priyaṅkara, nom qui signifie « celui qui est cher, aimable », 

qui est également le nom d’un Bodhisattva. On voit donc que la simple inscription qui nomme la figure 

 
« Scholars have generally argued that these stories are featured in the legend because they were meant 
to emphasize Aśoka’s cruel and impetuous temperament before his conversion to Buddhism and so to 
magnify the greatness of his change of heart. » (STRONG, 1989, p. 41). 

160 PERI, 1917, p. 44. 
161 Ibid. 
162 Nous reviendrons sur ce point dans une seconde partie. 
163 BRIE, 2018. 
164 COLAS, 1989, p. 139-141. 



63 
 

63 
 

représentée a un sens fort : elle n’est pas nommée « la ravisseuse » – Hārītī – mais « la mère ». Par la 

mise en avant du caractère protecteur de la figure maternelle, l’inscription elle-même devient symbole 

de bon augure. 

Ces trois hypothèses se rejoignent finalement, dans le sens où le but est d’accueillir les 

meilleurs auspices dans la représentation iconographique et dans l’appellation des figures. Il ne s’agit 

pas de simples sculptures mais, selon les croyances indiennes, d’une sorte de descente (avatāra) de la 

divinité dans la pierre : puisque la divinité est présente sur le monument sacré, elle lui apporte tout ce 

qu’elle représente. Si aucune yakṣī sculptée n’incarne le mal, la bassesse morale ne peut donc être 

représentée sur un stūpa, ni même ailleurs : le but de ces représentations est d’attirer la bonne 

fortune, non le malheur. 

Dans de nombreux récits, on voit s’opérer un changement dans le comportement de la yakṣī 

qui passe d’un méfait à un bienfait, en fonction de la qualité morale de la personne qu’elles affrontent. 

Ainsi, la représentation en pierre d’une yakṣī pourrait sembler paradoxale par rapport à ce changement 

de comportement devenu impossible à cause de son immobilité : on peut supposer que la beauté de 

la sculpture illustre l’aboutissement de la conversion de la yakṣī et qu’elle invite ainsi le visiteur à un 

examen de conscience afin qu’il se demande s’il est assez vertueux pour pénétrer dans le stūpa, au 

risque de devoir affronter la yakṣī. Par conséquent, la beauté de cette dernière en tant que reflet de 

sa vertu possède aussi une valeur apotropaïque ayant pour fonction d’effrayer ceux dont l’examen de 

conscience révèle qu’ils sont mauvais, faibles ou lâches. 

Ainsi, la beauté d’un personnage devient le reflet de sa personnalité et de sa vertu. Une yakṣī 

malfaisante est laide car elle a commis de mauvaises actions dans ses précédentes incarnations mais 

peut devenir belle si elle change son comportement et suit la loi bouddhique (dharma) en devenant 

une dévote du Buddha. On comprend alors mieux la présence de ces figures sur les vedikā des stūpas 

bouddhiques : elles permettent de protéger le cœur du temple, de faire fuir les mauvais esprits et 

d’inviter le visiteur sur la voie de la vertu. 

Néanmoins, , la condition féminine est inférieure à celle des hommes : naître femme est en 

effet la conséquence de méfaits antérieurs. Dans un jātaka, le Buddha ayant surpris la sournoiserie 

d’une yakṣī qui avait pris l’apparence d’une très belle femme pour voler le nouveau-né d’une jeune 

mère, la gronde, justifiant sa condition par le karma : 

« And he rebuked her, saying: "O foolish woman ! For your former sins you have been born a 

Yakshin, and now do you still sin!  »165 

 
165 RHYS DAVIDS (tr.), 1878, Ja, Mahosadha Jātaka, p. xv. 



64 
 

64 
 

 Les femmes, du fait de leur statut inférieur, reflet de leurs mauvaises actions passées, ne 

peuvent atteindre le statut du Buddha, de l’être éveillé. Elles devront donc attendre une nouvelle 

existence, cette fois dans le corps d’un homme pour espérer atteindre l’Eveil. Nous développerons ce 

point dans une seconde partie. 

2. La beauté du Buddha 

Pour parler de l’apparence physique du Buddha, les sources primaires sont particulièrement 

utiles car nombreux sont les passages qui énumèrent ses caractéristiques. Ces critères font du corps 

du Buddha un modèle de beauté. Le corps du Buddha est en effet marqué des trente-deux marques 

du Grand Homme (mahāpuruṣalakṣaṇa), la plupart d’entre elles faisant partie du domaine visuel. Le 

corps du Buddha possède donc :  

- des pieds plats (supratiṣṭhapādataḥ166), dont la plante est marquée d’un cakra à mille rayons 

(sahasrāra cakra) 

- de longs doigts et de longs orteils (dīrghāṅguliḥ), palmés comme une oie (jālāṅgulihastapādaḥ) 

- des jambes comme celles de l’antilope (aiṇeyajaṅgaḥ) 

- un dos droit et de longs bras allant jusqu’aux genoux (sthitānavanatājānupralambabāhuḥ) 

- une peau dorée (suvarṇavarṇaḥ) 

- des dents blanches (śukladantaḥ), égales, sans espacement (aviraladantaḥ) 

- des mâchoires comme celles du lion (siṃhahanuḥ) 

- des yeux bleus (abhinīlanetraḥ) avec de longs cils, comme ceux d’une vache (gopakṣmanetraḥ) 

- une protubérance (uṣṇīṣaśīrṣaḥ) sur la tête 

etc… 

 A ces caractéristiques, purement visuelles, s’ajoutent des caractéristiques liées à la perception 

sensorielle, en particulier aux sens du toucher, du goût et de l’ouïe : 

- des pieds et des mains douces comme le coton (mṛdutaruṇapāṇipādaḥ) 

- une peau lisse (sūkṣmacchaviḥ) 

- son sens du goût est excellent (rasarasāgraprāptaḥ) 

- sa voix est semblable à celle de Brahmā (brahmasvaraḥ). 

La perfection de l’apparence du Buddha est conditionnée par la présence de ces trente-deux 

marques, d’ailleurs accompagnées de quatre-vingts marques mineures, et se manifeste donc à travers 

elles. Le Buddha est donc parfaitement beau : sa beauté le place au sommet de la hiérarchie des dieux. 

« (…) his splendor is equal to that of the king of the gods (devarāja). 

 
166 MIGME CHÖDRÖN (tr.), 2001, MPPS, Part 4, 6. 



65 
 

65 
 

(…) The Buddha whose body is adorned (alaṃkṛta) with the thirty-two marks is beautiful 

(abhirūpa) and well-arranged (avikṣipta). If he had less than thirty-two marks his body would 

be ugly; if he had more than thirty-two marks he would be untidy. Thanks to the thirty-two 

marks, he is beautiful and well-arranged. »167 

Ces signes de beauté sont donc des ornements (alaṃkāras), indicateurs de sa perfection 

morale. Ils rendent même légitime sa supériorité hiérarchique aux yeux des êtres humains qui le 

rencontrent. Un être exceptionnellement beau est nécessairement un être supérieur. David E. Cooper 

parle ainsi du : « magnetic power of moral beauty »168, idée également développée par John Powers : 

« Throughout Indian Buddhist literature, the Buddha’s body is presented as the pinnacle of 

human physical perfection and is a testament to his perfection of wisdom, compassion, and 

morality. People who see him are overwhelmed by his magnificent physique and gaze at him 

in wonder.  (…) [T]he Buddha’s physical endowments (…) are essential components of his 

persona and play a crucial role in his conversion activities. His audience expects that a buddha 

will possess the physical characteristics of a freat man, and skeptics can be convinced only by 

a display of all of them. They prove that he is the ‘’ultimate man’’ and that he has perfected 

both wisdom and morality. »169 

On retrouve dans de nombreux textes du Bouddhisme cette idée que la beauté physique 

reflète la beauté « intérieure », plus précisément la beauté morale. Tous les êtres vertueux sont en 

effet des êtres beaux170. Dans cet extrait du Saṃyutta Nikāya, le Buddha décrit l’apparence de Sujāta 

et justifie sa beauté par la pratique de la vertu : 

« Then the Venerable Sujata approached the Blessed One. The Blessed One saw him coming 

in the distance and addressed the bhikkhus thus: "Bhikkhus, this clansman is beautiful in both 

respects. He is handsome, good-looking, pleasing to behold, possessing supreme beauty of 

complexion. And he is one who, by realizing it for himself with direct knowledge, in this very 

life enters and dwells in that unsurpassed goal of the holy life for the sake of which clansmen 

rightly go forth from the household life into homelessness." »171 

De même, dans le Dīgha Nikāya, le Buddha définit la beauté – traduction du pāli vaṇṇa qui 

signifie littéralement la couleur, et dans un deuxième temps, l’apparence – en utilisant le vocabulaire 

de la vertu : 

« Kiñca, bhikkhave, bhikkhuno vaṇṇasmiṃ? Idha, bhikkhave, bhikkhu sīlavā hoti, 

pātimokkhasaṃvarasaṃvuto viharati ācāragocarasampanno, aṇumattesu vajjesu 

bhayadassāvī, samādāya sikkhati sikkhāpadesu. Idaṃ kho, bhikkhave, bhikkhuno 

vaṇṇasmiṃ. »172 

 
167 Ibid. 
168 COOPER, 2017, p. 133. 
169 POWERS, 2010, p. 72-73. 
170 C’est un point sur lequel nous reviendrons plus tard. 
171 BODHI (tr.), 2000, SN, II. 21. 5, p. 717, [279]. 
172 DN, III. 26, [110]. 



66 
 

66 
 

Et, moines, qu’est-ce que la beauté/l’apparence pour un moine ? Moines, un moine est 

vertueux s’il vit gouverné par la retenue de l’ermite, parfait dans sa conduite et dans ses 

actions, s’il est conscient du danger des moindres petits péchés, et si, les ayant acceptés, il 

s’entraîne à respecter les préceptes moraux. Ainsi, moines, est la beauté/l’apparence pour un  

moine. 

On comprend donc que la beauté physique dans la conception bouddhique ne se résume pas 

à une apparence extérieure : elle est le reflet de la personnalité, des actions antérieures (karman), de 

la pensée intérieure, et de la pratique dharmique. La polysémie du terme शोभन, déjà mentionné plus 

tôt, y renvoie clairement, puisque शोभन évoque à la fois la beauté physique173 et la beauté morale 

(vertu). Il faut donc distinguer la beauté trompeuse issue de la magie des divinités malfaisantes et la 

beauté née de la vertu. La première tient du paraître et suscite le désir (kāma), la seconde tient de 

l’être, de l’identité et suscite l’admiration et l’inspiration. 

1.3.4. Conclusion 

Ainsi, la beauté est d’abord séduction, potentiellement trompeuse, par la mise en avant, dans 

l’iconographie, de la beauté des corps dénudés, des attributs féminins, des parures luxueuses, des 

coiffures élaborées et des postures suggestives174. Néanmoins, la nature malfaisante et tentatrice des 

femmes – que l’on trouve dans les textes – n’apparaît pas sur les stūpas : rien n’indique que leur beauté 

soit trompeuse.  

Elle est aussi incarnation des concepts d’abondance, de richesse, de fertilité, de chance et de 

prospérité à travers les figures féminines de l’iconographie des stūpas. Elle représente tout ce qui peut 

fleurir, s’épanouir, se développer de la meilleure des manières. La femme est assimilée à l’arbre, à la 

terre, aux bijoux ; elle est bienfaitrice, symbole de bon augure et déesse protectrice des temples et des 

monastères. Par ses pouvoirs créateurs et procréateurs, par son caractère maternel protecteur, elle 

attire le Bien et repousse le Mal. Incarnant le Bien, la femme, puissante, invite quiconque souhaite 

pénétrer dans l’édifice sacré à un examen de conscience : les visiteurs doivent être vertueux et rendre 

des hommages aux divinités par des offrandes.  Par l’analogie des figures féminines représentées sur 

les stūpas avec la reine Māyā, la beauté de la femme fait référence au Buddha, lui qui incarne le 

paroxysme du signe de bon augure. Comme une boîte à bijoux (ratnabhājana) protégeant le Buddha 

 
173 Notons que ce terme, au féminin, (शोभना) désigne aussi une très belle femme. 
174 En réalité, seule la beauté des femmes s’avère être trompeuse. La beauté des hommes – dont les deux 
modèles sont le Buddha et le roi, figure sur laquelle nous reviendrons plus tard – n’est pas ambigüe comme celle 
des femmes, oscillant entre beauté vertueuse et beauté tentatrice. Il semble que la position inférieure de la 
femme sur l’échelle des êtres lui induise un risque permanent de tomber du côté du Mal et de s’éloigner de la 
voie de la vertu. 



67 
 

67 
 

(sous la forme d’une pierre précieuse ou d’une relique), ces différentes facettes de la Mère sur la 

vedikā cernent le stūpa à la manière d’un écrin. 

Elle est enfin reflet de la vertu intérieure, qui s’exprime au travers de traits physiques 

particuliers. Cette beauté trouve sa parfaite réalisation dans l’apparence physique du Buddha, ce qui 

participe à convaincre les dévots et les futurs dévots de sa pureté morale. 

1.4. Les sens de contact : le goût et le toucher 
Dans l’iconographie bouddhique, les sens du goût et du toucher sont moins présents. Etant 

des sens de contact, ils sont plus difficiles à représenter : le simple fait de tenir un objet dans la main, 

en effet, n’indique pas nécessairement la sensation de toucher. Le goût est, quant à lui, plus simple à 

suggérer, en particulier par le biais de nourritures ou de boissons, généralement contenus dans des 

récipients de toutes sortes – assiettes (Fig. 3), plats à couvercle (Fig. 81, Fig. 85, Fig. 86), pots (Fig. 87), 

cruches (Fig. 1, Fig. 83, Fig. 88, Fig. 89), cruches à anses (Fig. 85, Fig. 86) gobelets (Fig. 82), etc… La 

difficulté réside alors dans l’identification du contenu de ces récipients : ils pourraient en effet tout 

aussi bien contenir de l’eau parfumée (Fig. 1), des guirlandes (Fig. 3), ou encore du maquillage (Fig. 

87). La simple observation d’un récipient ne suffit donc pas à identifier la nature de son contenu. La 

scène dans laquelle s’inscrit ce récipient doit donc être considérée dans sa globalité, mais aussi par 

comparaison avec d’autres reliefs similaires. Dans l’art de Mathurā, en particulier à Sanghol et à 

Bhūteśvara, les figures féminines sur piliers portent des récipients et se tiennent dans des postures 

tantôt statiques (Fig. 81, Fig. 85, Fig. 86), tantôt dynamiques (Fig. 82, Fig. 83, Fig. 88) : loin d’une 

posture hiératique, certaines sont en effet représentées dans le cours d’une action qui permet de 

déduire le contenu des récipients. L’activité réalisée dans la scène tend ainsi à inscrire la figure 

féminine dans une narration. 

Dans ce relief (Fig. 83) par exemple, une femme tenant d’un bras lâche une branche de 

manguier175 chargée de fruits porte sur son épaule une cruche recouverte d’un gobelet que saisit un 

homme perché sur le balcon au-dessus d’elle, engagé dans une étreinte amoureuse, sans doute teintée 

d’ivresse. La figure féminine centrale apparaît alors comme une servante chargée de distribuer de la 

nourriture – des mangues – et de la boisson – alcoolisée probablement. Le couple enlacé, quant à lui, 

semble avoir interpellé la figure principale pour se servir un verre depuis le balcon. L’interaction liant 

ces deux scènes entre elles permet de comprendre que c’est l’enivrement sensoriel lié à la fois au goût 

 
175 Cette figure n’est pas sans évoquer la yakṣī Aṃbikā du Jaïnisme, du fait de son association à la mangue. Cette 
yakṣī possède le don de faire mûrir les fruits – en particulier les mangues – sur les arbres, grâce à un acte méritoire 
d’offrandes à un ascète jain. Elle est associée à un culte de la fertilité mais elle est aussi considérée comme une 
déesse de la Terre et de l’abondance par son rapport à la nature. Voir CORT, 1987. 



68 
 

68 
 

et au toucher qui est la thématique de cette image, tout en rendant plus explicite le contenu de la 

cruche tenue par la figure féminine. 

Dans cet autre relief (Fig. 90), le couple (mithuna) a plus d’importance : il est représenté 

entièrement. Les deux personnages sont parés de nombreux bijoux et sont liés physiquement par un 

contact des mains. L'homme tente de faire boire sa compagne, en insistant par une pression du 

poignet. La femme, elle, détourne la tête, semblant refuser cette boisson avec pudeur. 

Sur cette palette à fard du Gandhāra (Fig. 91), un homme remplit son bol à partir d’une cruche 

tandis qu’à sa droite un autre homme tente de faire boire une femme appuyée contre lui. La posture 

de cette femme paraît confirmer son état d’ivresse. Ce type de représentation, dans lequel un 

personnage ivre est soutenu par un autre personnage, est relativement fréquent dans l’iconographie 

indienne176 : on connaît d’autres exemples, notamment à Mathurā (Fig. 94) : une femme – 

généralement identifiée comme étant une courtisane, du fait de sa nudité partielle et de son état 

d’ivresse – a posé un genou à terre et tente de se relever grâce à l’aide de deux personnages masculins : 

le petit homme à sa gauche lui a probablement retiré son gobelet pour mieux lui porter secours. 

Parfois, la femme est directement représentée en train de boire : c’est le cas de ce pilier de Sanghol 

(Fig. 82) : une femme vide jusqu’à la dernière goutte son gobelet, elle est appuyée contre le rebord du 

pilier, peut-être déséquilibrée par son état. 

Cette iconographie de la femme ivre trouve son écho dans de nombreux textes de la littérature 

indienne. La femme y est décrite comme embellie par les effets de l’alcool. Par exemple, dans le 

Mālavikāgnimitram, on trouve ce dialogue entre la reine Irāvatī, ivre, et sa suivante : 

« Irāvatī – Nipuṇikā, my girl, I have often heard that intoxication is an especial ornament to 

women. Do you think that this popular saying is true? 

Nipuṇikā – It was formerly a mere popular saying ; now it has become true. »177 

 
176 Ce type de représentation existe tant dans sa version féminine – une femme ivre, soutenue par des hommes 
– que dans sa version masculine – un homme ivre, soutenu par deux femmes. Ce motif iconographique est très 
courant et ne se limite pas au domaine bouddhique : il rejoint la représentation d’Héraclès, entouré par deux 
femmes (Fig. 92), plutôt représenté au Gandhāra, mais aussi celle de figures royales comme ce relief de Sāñcī 
(Fig. 93), généralement identifié comme Aśoka. On remarque au sujet de ce dernier, que, bien qu’il ne paraisse 
pas évident qu’il soit enivré par l’alcool, les femmes qui l’entourent portent des cruches semblables à celles que 
nous trouvons sur les piliers bouddhiques de l’école de Mathurā (Fig. 83, Fig. 88, Fig. 89). Dans un cas comme 
dans l’autre – la version féminine ou masculine – la femme a une position prépondérante : elle est objet de 
séduction lorsqu’elle est ivre (nous reviendrons sur ce point plus loin), mais aussi lorsqu’elle est courtisane ou 
servante. Il semble que la femme ait une fonction similaire dans ces reliefs : elle ajoute de la beauté à la 
représentation, en temps que femme-parure lorsqu’elle accompagne un homme, en tant que femme parée 
lorsqu’elle est ivre, ornée de bijoux et soutenue par des hommes. Néanmoins, la beauté de la femme et celle de 
l’homme restent différentes : nous l’avons vu, la beauté de la femme est ambigüe car elle est possiblement 
tentatrice, la beauté de l’homme, en revanche, est pure, marquée par la grandeur de sa vertu. 
177 TAWNEY (tr.), 1891, Acte III, p. 43.  



69 
 

69 
 

Dans le RāMāyāṇa, la description d’un harem rempli de femmes endormies et ivres, aux parures 

désordonnées, suscite un certain désir en l’observateur : 

« 41. The women lay there, their consciousness stolen by slumber. Their thick and heavy 

garlands were disordered, and their fine jewelry lay scattered about them from their bouts of 

drinking and physical exertions. (…)  

53. Their sweet breath, so naturally fragrant, wafted over Rāvaṇa, with the added fragrance178 

of sweet wine [śarkarāsava]. (…) 

59. Those slender-waisted women slept, their arms intertwined, experiencing deep pleasure 

from the touch of one another’s bodies. (…) »179 

Dans ce passage, la beauté de ces femmes est renforcée par le désordre du harem endormi et par leur 

haleine alcoolisée : membres du royaume de Rāvaṇa, abandonnées aux plaisirs du goût et du toucher, 

elles sont décrites comme des déesses, à la beauté extraordinaire. Hanumān, qui observe la scène, 

croit même qu’il est arrivé au paradis : 

« 27. Māruti thought, ‘’This must be heaven ! This must be the realm of the gods ! This must 

be the citadel of Indra ! Or perhaps, it is the highest goal of perfection !’’ »180  

Ce passage, en tant que description de scènes de plaisirs dans un contexte palatial, n’est pas sans 

rappeler les banquets (συμπόσιον) grecs ou les bacchanales romaines pendant lesquels les hommes 

jouissaient du plaisir des sens par la consommation de vin, de nourriture, et de femmes dansant au 

rythme d’un orchestre. Cette analogie apparaît aussi, dans une certaine mesure, dans l’iconographie 

bouddhique. 

Certaines frises du Gandhāra, en effet, rappellent l’iconographie gréco-romaine, par la 

disposition en alternance de personnages buvant, dansant et jouant de la musique (Fig. 24, Fig. 25, Fig. 

95 à Fig. 97). A ces frises sont souvent données les légendes « Scènes bachiques », « Bacchanales » ou 

« Scènes de banquet » dans la littérature secondaire181, ce qui les met en relation avec Bacchus-

Dionysos, dieu du vin, de l’ivresse et de tous les excès (ὕϐρις). Sur ces bas-reliefs, de nombreux 

récipients – amphores (Fig. 24), cratères (Fig. 95), cruches (Fig. 95), kylikes (Fig. 98) – indiquent la 

présence et l’importance de la boisson dans ces scènes de réjouissances bachiques. Sur cet autre relief 

(Fig. 98), un personnage porte sur ses épaules un lourd sac de vin, ouvert à l’une de ses extrémités afin 

de remplir le réceptacle que le buveur tient déjà près de sa bouche. Le même objet figure aussi sur 

cette frise (Fig. 95) : un homme porte un sac de vin sur ses épaules et échange un regard avec un 

 
178 Cette expression rappelle la proximité sensorielle du goût et de l’odorat. Dans la partie consacrée à l’odorat, 
nous avons considéré les produits parfumés qui ne peuvent être goûtés. En revanche, il est clair que les aliments 
et les boissons ont également une dimension olfactive très forte, ici considérée comme un élément de séduction. 
179 GOLDMAN (tr.), SUTHERLAND (tr.), 1996, 5.7, p. 133-134. 
180 Ibid., 5.7, p. 131. 
181 ZYSK, 2021. 



70 
 

70 
 

homme tenant dans ses mains un cratère tandis qu’une femme semble déclamer un poème au rythme 

d’un tambour.  

Ainsi, dans les reliefs du Gandhāra ou de Mathurā (que nous avons décrits plus haut), 

l’influence gréco-romaine paraît claire. Selon Martha Carter182, le vin et l’ivresse auraient voyagé en 

Inde du Nord au travers des yakṣas et des yakṣīs et de leur chef Kubera, figures liées aux liquides (l’eau 

qui fertilise les sols et permet la germination et la croissance des plantes, la semence qui féconde, le 

lait qui nourrit et le vin, version de l’amṛta183, adaptée au Gandhāra) du fait de leur association à 

certains motifs aquatiques (le makara, le lotus, la conque…). Pour M. Carter, ces divinités secondaires 

sont, par conséquent, fortement en lien avec le concept d’abondance (incluant la fertilité et la 

richesse) : 

« The Yakshas thus symbolize the fructifying power of the Waters and protect, or actually 
contain within themselves the germ of creation. »184 

Cette hypothèse va dans le sens d’une confirmation de l’identification donnée aux figures 

féminines – portant des cruches, des miroirs, etc…  – de l’école de Mathurā en tant que yakṣīs185. 

Néanmoins, elle n’intègre pas les plaisirs du toucher qui, dans l’art de Sanghol ou de Bhūteśvara, ont, 

du reste, une importance non négligeable. 

Dans l’art de Mathurā, les scènes d’enivrement sensoriel par les sens de contact sont surtout 

représentées, nous l’avons dit, sur une balustrade faisant partie d’un ensemble architectural 

bouddhique. Nous avons aussi déjà mentionné que ces piliers mettent en avant une figure féminine 

principale, et, la plupart du temps, de petits balcons situés dans la partie supérieure du pilier, où se 

déroulent des scènes de la vie courante. Dans un environnement citadin, sur ces petits balcons, se 

déroulent des scènes de séduction (Fig. 49, Fig. 62, Fig. 67), d’étreinte (Fig. 62, Fig. 63, Fig. 83), d’ivresse 

(Fig. 83), d’apprêtement (Fig. 65), ou encore des scènes de rêveries (Fig. 81, Fig. 82). La représentation 

de ce genre d’activités se trouve, dans l’image, en retrait de la figure principale : les personnages 

figurés sur les balcons sont proportionnellement plus petits que la figure féminine centrale. C’est dans 

cette position marginale que les personnages peuvent se livrer à tous les excès. Cette iconographie 

des balcons donne-t-elle au visiteur curieux l’impression d’observer secrètement les activités 

d’enivrement sensoriel des personnages ? L’attention est néanmoins attirée en priorité sur la figure 

 
182 CARTER, 1968. Voir aussi CARTER, 1982. 
183 Pour Martha Carter, le vin a pu être considéré comme un amṛta, en tant que liquide source de vie : « (…) wine 
was seen not simply as an intoxicant but as an amṛta substance. (…) The grapevine, like the lotus vine, is a true 
arbor vitae in Kushan imagery, and the flask or vessel of wine may be the vas vitae, conceptually akin to the 
kantharos of Dionysos. » (1968, p. 142). 
184 CARTER, 1968, p. 141. 
185 Voir par exemple GUPTA, 1985. 



71 
 

71 
 

féminine dont le corps s’inscrit parfaitement dans la longueur de la colonne. Dans les reliefs de Sanghol 

ou de Bhūteśvara, la femme s’inscrit dans un contexte très mondain et citadin : bien qu’associée au 

vin et à l’ivresse, elle paraît moins identifiable comme une yakṣī, symbole de fertilité et d’abondance 

que comme une servante ou une courtisane, à la faveur des citadins hédonistes qui viennent profiter 

de ses services. Paradoxalement, c’est la figure de la servante qui est mise en valeur dans l’image, et 

non des figures de pouvoir telles que les princes profitant des harems, ou telles que les marchands 

venant jouir de la nourriture, de la boisson et des femmes mis à disposition lors des banquets (goṣṭhī). 

On peut également se demander pour quelles raisons de telles représentations ont été 

sculptées sur les balustrades d’un temple bouddhique. Les nombreuses scènes des balcons ainsi que 

le statut de ces figures féminines sont largement mis en valeur dans l’architecture religieuse des 

stūpas. Ces représentations rappellent certains passages de la littérature indienne – non bouddhique 

– qui associent aisément l’ivresse à la beauté, ainsi que nous l’avons décrit plus haut. Ce lien avec des 

topoï littéraires et iconographiques panindiens, permet de comprendre que l’art bouddhique inclut 

des systèmes de représentation qui dépassent le Bouddhisme. L’iconographie des stūpas ne serait 

donc pas exclusivement bouddhique : elle ne représenterait pas seulement le Buddha, ou des scènes 

en lien avec le Buddha, mais elle pourrait inclure des motifs que l’on retrouve dans tous les types 

d’architecture en Inde à cette époque. La représentation, sur les stūpas, de scènes bachiques, en lien 

avec l’ivresse et les plaisirs de la chair, pourrait donc ne pas avoir de lien  avec les préceptes 

dharmiques, bien qu’elles fassent partie d’un complexe architectural bouddhique. La représentation 

de la figure féminine est particulièrement représentative de ce phénomène car une même posture 

peut donner lieu à différentes identifications en fonction des attributs et du contexte de l’image. Ainsi, 

une śālabhāñjikā (Fig. 22) tenant, d’une main levée, la branche d’un arbre et de l’autre, relâchée, une 

fleur, constitue le même type de représentation qu’une servante (Fig. 83) tenant, d’une main levée, 

une cruche de vin, et de l’autre, relâchée, une branche de manguier, ou qu’une courtisane (Fig. 81) 

tenant, d’une main, un plateau de nourriture186, et de l’autre, un fruit. Ce modèle de représentation 

peut ensuite être adapté sur un sujet bouddhique, tel que la naissance du Buddha : l’iconographie de 

la reine Māyā, retenue d’une main à l’arbre au-dessus d’elle, est très proche de celle de la śālabhāñjikā. 

 
186 Le goût est aussi suggéré par des offrandes de nourriture, comme c’est peut-être le cas sur ces piliers (Fig. 81, 
Fig. 85, Fig. 86), ou sur ce relief de Sāñcī (Fig. 3). Il est difficile d’affirmer qu’il s’agit effectivement de nourriture 
mais les récipients transportés ont la particularité de porter un couvercle, et d’être tenu d’une certaine manière : 
le bras est replié, la main près de l’épaule portant une assiette ou un plat de façon à le tenir à l’horizontale et à 
ne pas renverser son contenu. Cette posture particulière est différente de ceux qui tiennent des plateaux de 
fleurs ou de guirlandes (Fig. 3, Fig. 69, Fig. 70), qui sont quant à eux portés par une ou deux mains par le dessous. 
      Néanmoins, les offrandes de nourriture ne sont pas tant importantes par leur goût que par leur odeur. Le lien 
entre le goût et l’odorat est en effet très fort et, la divinité honorée n’ayant plus de corps physique, la perception 
à distance de l’odeur de la nourriture reste possible tandis qu’un contact direct ne l’est pas. Une offrande de 
nourriture est donc réalisée pour son odeur et non pour son goût. 



72 
 

72 
 

On retrouve aussi ce type d’inclusion de sujets mondains dans les textes : pour ne donner qu’un 

exemple, la figure d’Ambapālī, une courtisane de Vaiśālī, est incarnation du plaisir des sens par son 

statut, mais elle prodigue de la nourriture au Buddha et à ses moines en organisant un grand banquet, 

au cours duquel tous se régaleront187. Cette inclusion d’Ambapālī au récit hagiographique du Buddha 

permet à nouveau d’intégrer un modèle de représentation de la culture profane aux récits 

bouddhiques : la courtisane, par sa donation, est placée en modèle de vertu188. 

Ainsi, les représentations figurant la sollicitation des sens du goût et du toucher ne se font pas 

tant par le contenant ou le diffuseur – comme c’était le cas pour les sens de distance – que par le 

contexte de l’image et par l’action réalisée par les personnages. Certaines postures, extrêmement 

répandues dans l’iconographie indienne, sont déclinées en différentes actions, grâce à une diversité 

d’attributs ou de personnages, permettant un éventail de représentations très large, à partir du même 

modèle : des figures féminines à l’arbre, symbole de fertilité aux courtisanes, incarnant l’ivresse et les 

plaisirs des sens. Le point commun de ces images est la représentation des femmes : ce sont des 

femmes séduisantes, inspiratrices, (pro)créatrices, et génératrices, incarnant abondance et prospérité. 

On peut se demander si ce modèle de représentation de la femme, très sensuel et indéniablement lié 

au plaisir des sens, témoigne de l’adaptation bouddhique à des valeurs mondaines et à des systèmes 

iconographiques panindiens, introduisant a priori une tension avec les préceptes dharmiques. C’est ce 

que nous verrons au travers de figures prosélytes telles que le roi ou la courtisane, dans une seconde 

partie. 

1.5. La différence entre les sens de distance et les sens de contact 

« Deux prisonniers, dans des cachots voisins, qui communiquent par des coups frappés 

contre le mur. Le mur est ce qui les sépare, mais aussi ce qui leur permet de communiquer. 

Ainsi nous et Dieu. Toute séparation est un lien. »189 

 
187 WALSHE (tr.), 1995, DN, II. 16, 2.19, p. 244. 
188 Nous développerons ce point dans une seconde partie. 
189 WEIL, 1991, p. 144. Pour conceptualiser l’idée d’un moyen de communication entre les dieux et les hommes, 

Simone Weil reprend et développe la notion grecque de metaxu (μεταξύ). Elle considère l’air à la fois comme 

une séparation entre les dieux et les hommes et comme un lien qui leur permet de communiquer : la distance 

physique, constituée par l’air, est un metaxu, i.e. un intermédiaire qui permet la transmission d’un message. La 

source d’émission ou l’objet perçu se trouvent donc à la fois séparés du sujet percevant et liés à lui par le biais 

de ce metaxu. Par conséquent, c’est surtout par les sens de distance que le dévot va pouvoir s’adresser au 

Buddha : il l’invitera, l’honorera par des offrandes belles (des fleurs, des représentations de femmes et de signes 

de bon augure), qui sentent bon (des fleurs, des parfums, de l’encens), ou qui sont agréables à écouter (des 

chants, des mélodies jouées par des orchestres, des processions). Cette distinction a donc un aspect très 

pratique : les sens de distance permettent de s’adresser au Buddha malgré qu’il n’ait plus de corps physique. 



73 
 

73 
 

Dans les paragraphes précédents, nous avons pris soin de distinguer les sens de distance des 

sens de contact. Les premiers impliquent une certaine passivité et sont représentés par l’objet écouté 

(un instrument de musique), senti (une fleur) ou vu (une très belle femme, un signe de bon augure) ou 

par leur contenant (un pot à parfum, une cruche d’eau parfumée, un encensoir). Les seconds 

impliquent une action de contact : avec de la nourriture, de la boisson, de la chair ou des tissus. Ils ne 

sont donc représentables que par la mise en scène de cette action de contact : des personnages 

mangent ou boivent, se maquillent, s’embrassent, s’étreignent… Ces éléments nous permettent de 

comprendre pourquoi les sens de distance sont davantage mis en avant dans le cadre des rituels 

bouddhiques : la distance entre les dévots et le Buddha – une distance temporelle, géographique ou 

métaphysique – induit qu’ils ne peuvent communiquer par le contact, mais seulement en utilisant la 

distance. Ainsi, Pañcaśikha capte l’attention du Buddha grâce au son de sa vīṇā190 ; Cūlasubaddhā, fille 

d’Anāthapiṇḍika, grâce à l’odeur des fleurs de jasmin suspendues dans les airs191 ; les belles images et 

les belles actions attirent sur ceux qui les réalisent le regard du Buddha192. 

Une autre distinction peut se faire entre les sens de distance et les sens de contact, cette fois 

d’un ordre plus conceptuel. Il s’agit de considérer les sens de distance comme des sens plus 

intellectuels que les sens de contact, et de ce fait, plus purs : ils sollicitent moins le corps que l’esprit. 

Bien que cette distinction n’apparaisse pas dans les textes canoniques, il semble, d’après les pratiques 

d’offrandes, qu’elle soit tacitement approuvée : d’une part, certaines offrandes d’hommage semblent 

en effet engager les sens de distance divins du Buddha, d’autre part, les offrandes sollicitant les sens 

de contact (la nourriture ou bien les tissus) sont davantage orientées vers la satisfaction d’un besoin 

physique (ne pas avoir faim, soif, froid ni chaud etc…). Pour mieux comprendre cette distinction, 

attardons-nous brièvement sur un texte de Platon : le Philèbe. Socrate, dans ce dialogue, considère 

que certains plaisirs sensoriels sont « vrais » : 

 
190 L’ouïe divine du Buddha lui permet d’entendre les sons humains comme les sons divins, sans contrainte de 

distance, ainsi que nous l’avons expliqué plus haut : « And he, with mind concentrated, …applies and directs his 

mind to the divine ear. With the divine ear, purified and surpassing that of human beings, he hears sounds both 

divine and human, whether far or near. » (WALSHE (tr.), 1995, DN, I. 2 [i. 79], 89, p. 105.) 
191 Bien qu’un odorat divin ne soit pas mentionné dans les textes canoniques, il est sous-entendu au travers de 
la métaphore du parfum de la vertu, que nous avons déjà mentionné à la page 44. 
192 La vue divine du Buddha lui permet de voir les individus et les actions qu’ils commettent : « And he, with mind 

concentrated, …applies and directs his mind to the knowledge of the passing-away and arising of beings. With 

the divine eye, purified and surpassing that of humans, he sees beings passing away and arising: base and noble, 

well-favoured and ill-favoured, to happy and unhappy destinations as kamma directs them (…). » (WALSHE (tr.), 

1995), DN, I. 2 [i. 82], 95, p. 107.) 

 



74 
 

74 
 

« Ce sont ceux qui ont trait à ce qu’on appelle les belles couleurs, aux figures, à la plupart des 

odeurs et des sons et à toutes les choses dont la privation n’est ni sensible ni douloureuse, 

mais qui procurent des jouissances sensibles, agréables, pures de toute souffrance. » 

D’autres plaisirs sont considérés comme « impurs » : 

« A l’inverse, le toucher et le goût engagent le corps et les sensations de chaud, de froid, 

d’amer, de piquant, de faim, de soif impliquent alternativement une souffrance, un manque, 

et du plaisir. »193 

Dans ce texte, les plaisirs liés à la vue, à l’odorat et à l’ouïe sont donc purs car leur absence ne 

crée aucune souffrance. En revanche, les plaisirs liés au toucher et au goût ne sont des plaisirs que 

parce qu’ils permettent d’annihiler la souffrance liée à une absence. Ces derniers, par le contact avec 

le corps, créent un attachement et un manque. C’est cette souffrance qui est au cœur de 

l’argumentation dans les textes bouddhiques qui affirment – cette fois en considérant l’ensemble des 

cinq sens comme impurs – que : 

« That man is wise who condemns the desires and is not attached to the five objects of desire, 

i.e., pleasant colors (rūpa), sounds (śabda), perfumes (gandha), tastes (rasa) and tangibles 

(spraṣṭavya). By seeking meditation (dhyāna), one should reject all of that. »194 

Les textes bouddhiques affirment en effet que la perception, étant impermanente – car elle 

s’effectue de manière ponctuelle et discontinue –, est source d’attachement et donc de souffrance : il 

faut donc prendre conscience de cette impermanence afin de se détacher de la perception. De cette 

manière, la conscience n’est pas altérée par les fluctuations du corps sous l’effet des sens. Néanmoins, 

la différence entre les points de vue platoniciens et bouddhistes réside dans la classification des cinq 

sens. Si Platon distingue les sens purs et les sens impurs, le Bouddhisme considère que tous les sens 

sont des sources de souffrance. Pourtant, il existe bel et bien une différence au sein du bouddhisme, 

qui n’est pas développée clairement dans les textes, mais qui, nous allons le voir, transparaît au travers 

des pratiques religieuses et de l’iconographie. 

Ce ne sont donc pas les sens qui sont en eux-mêmes purs ou impurs, c’est la conscience de la 

perception sensorielle qui s’attache ou se détache, qui désire ou qui reçoit/accueille, qui regrette 

l’absence ou qui l’accepte. Dans la perspective de l’iconographie et des pratiques religieuses en lien 

avec les sens, on comprend mieux l’importance de la perception sensorielle malgré le paradoxe 

apparent avec la théorie de l’impermanence et le rejet des sens dans les textes canoniques 

bouddhiques. 

 
193 CHAMBRY (tr.). 1969. 
194 MIGME CHÖDRÖN (tr.), 2001, MPPS, Part 2, section A. 



75 
 

75 
 

Ainsi, lorsque des offrandes sont faites au Buddha, les sens de distance sont favorisés à la fois 

parce qu’ils permettent de franchir les distances temporelles, géographiques ou métaphysiques qui 

séparent le Buddha des hommes et parce qu’étant plus intellectuels et plus purs – car pouvant être 

appréciés dans une indépendance relative du corps –, ils sont offerts au Buddha en tant que jouissance 

pure, l’invitant à se manifester dans un cadre imitant le divin, empli de belles images, de beaux sons 

et de bonne odeurs. Les listes d’offrandes contiennent généralement une majorité d’éléments liés aux 

sens de distance : 

« Sometimes, in the buddha-fields (buddhakṣetra), if necessary, they rain down celestial 

flowers (divyapuṣpa), filling the trichiliocosm (trisāhasralokadhātu) and offer these to the 

Buddhas; sometimes they rain down heavenly sandalwood (candana); sometimes they rain 

down cintāmaṇi as large as Sumeru; sometimes they rain down musical instruments (tūrya) 

with wondrous sounds; sometimes, taking a body as high as Sumeru, they use it as a lamp-wick 

to pay homage to the Buddhas. Those are material offerings. »195 

Les offrandes peuvent aussi s’adresser aux sens de contact du Buddha mais tendent davantage 

à permettre l’absence de souffrance du corps et se rapportent à des besoins physiques primaires : 

« Moreover, offerings are adjusted according to the conventions of the times: in cold weather, 

kindling (indhana), clothing (pariccchādana) or food (annapāna) should be given; in hot 

weather, ice water, fans (vījana), parasols (chattra), cool rooms, very fine garments and very 

light food should be given; in rainy or windy weather, the needed gear should be procured. 

Those are offerings adjusted according to the weather. »196 

Les offrandes permettant de satisfaire les besoins du corps – ne pas avoir chaud, froid, soif, 

faim – sont décrites dans certains récits hagiographiques bouddhiques, le but étant de subvenir aux 

besoins des ascètes. Le Buddha lui-même, ayant dans sa jeunesse considéré que la satisfaction du 

corps était un frein à l’élévation de l’âme, tenta de se priver de nourriture, d’eau mais aussi d’ignorer 

le soleil ou la pluie197, tant et si bien qu’il manqua de mourir sans avoir atteint l’Eveil. Il décida donc 

d’accepter l’offre de nourriture de Sujātā198 et trouva dans un cimetière un linceul de chanvre dont il 

se revêtit. Par conséquent, la nourriture et les habits peuvent faire l’objet d’offrandes mais avec 

l’intention non de l’hommage mais de la charité, non du plaisir mais du besoin, non de la vie mais de 

la survie. 

Ainsi, bien qu’il n’y ait pas de distinction claire entre les sens de distance et les sens de contact 

dans les textes canoniques bouddhiques, on constate toutefois qu’il en existe une dans les pratiques 

d’offrandes, simplement parce que le sens sollicité engage un mode de perception de l’offrande 

 
195 MIGME CHÖDRÖN (tr.), 2001, MPPS, Part 1, Chap. XLVI, IV, [277b]. 
196 Ibid. 
197 « Il ne combattait pas les sens ; il n’accueillait pas les objets des sens. » (FOUCAUX (tr.), 1988, Lal, Chap. XVII, 
p. 222.) 
198 Ibid., Chap. XVII. 

https://www.wisdomlib.org/definition/buddhakshetra#buddhism
https://www.wisdomlib.org/definition/divyapushpa#mahayana
https://www.wisdomlib.org/definition/candana#buddhism
https://www.wisdomlib.org/definition/cintamani#mahayana
https://www.wisdomlib.org/definition/sumeru#mahayana


76 
 

76 
 

différent. Les offrandes liées aux sens de distance permettent de communiquer par l’intermédiaire de 

cette distance et constituent un hommage en invoquant le Buddha. Les offrandes liées aux sens de 

contact nécessitant un rapport au corps, elles, ne sont clairement199 présentes que dans les récits 

narrant la vie du Buddha, dans lesquels il fait l’objet de la charité des passants et des dévots, offrant à 

son corps subsistance et protection. Ainsi, les offrandes liées aux sens de distance, d’un côté, se 

rattachent à la richesse, au luxe, au plaisir pur, au superflu ; de l’autre, les offrandes liées aux sens de 

contact, et donc au corps, induisent la satisfaction d’un besoin existentiel, primaire et impur, mais 

nécessaire à la survie. 

1.6. Conclusion 
Ayant fait l’état – non-exhaustif – des différentes manifestations des sens dans les pratiques 

et les récits bouddhiques et des représentations de cette sensorialité, on peut constater que certains 

sens sont utilisés pour honorer, inviter voire même représenter le Buddha : ce sont les sens de 

distance. Ceux-ci se trouvent au cœur des offrandes effectuées par les dévots : images, signes de bon 

augure, lampes, fleurs, encens, parfums, onguents, chants, festivals de danse et de musique… La 

représentation iconographique de ces offrandes passe par la représentation de l’objet perçu – les 

fleurs, par exemple, dans le cas de la vue ou de l’odorat – ou par la représentation de l’objet qui émet 

ou diffuse ce qui est perçu – l’instrument de musique ou l’oiseau pour l’ouïe ou le brûle-parfum pour 

l’odorat. 

Ces offrandes, toujours synonymes de perception agréable – une belle image, une belle 

musique, une bonne odeur –, reflètent en réalité la perception même du corps du Buddha par les êtres 

humains qui l’honorent : le Buddha possède un corps exceptionnellement beau, divinement parfumé 

et une voix comparée tantôt au chant d’un oiseau, tantôt au rugissement d’un lion200. Les analogies 

entre le Buddha et les offrandes sont en effet nombreuses. La vie du Buddha commence et se termine 

par la présence de parfums, de musique et de joyaux. Le Buddha, dans le ventre de sa mère, se voit 

offrir par les dieux des temples de bois de santal, d’encens et de pierres précieuses ; ce ventre lui-

même est surnommé ratnabhājana, i.e. une boîte à bijoux ; son développement dans le sein de la reine 

Māyā est toujours accompagné de musique. Enfin, après le parinirvāṇa, le corps du Buddha, brûle, au 

 
199 Nous avons vu que l’identification des offrandes de nourriture dans les images est délicate. 
200 Un rugissement ne peut être qualifié de musical. Pourtant, la solennité de la parole dharmique du Buddha – 
généralement présentée comme le rugissement d’un lion – n’est pas sans rappeler le rôle annonciateur des 
tambours lors des annonces royales. L’édit d’Aśoka sur rocher n°4 mentionne d’ailleurs l’analogie entre la parole 
du cakravartin (elle aussi dharmique) et le son des tambours : 

« bherīghoso aho dhaṃmaghoso » (BLOCH (éd.), 1950, p. 98.) 
Le son des timbales et les cris ‘Ah ! Le Dharma !’ 

Il faut noter ici la richesse du sens du terme ghosa, qui qualifie le son, le bruit, mais aussi le cri du vainqueur, 
terme dont l’équivalent sanskrit/pāli jina est une épithète du Buddha. 



77 
 

77 
 

son de la musique jouée par les Mallas, la fumée n’émettant pas l’odeur de la chair brûlée mais, au 

contraire, des parfums délicieux ; ses reliques, comparées à des pierres précieuses, sont conservées 

comme des trésors, dans des boîtes tantôt identifiées comme des boîtes à bijoux, tantôt comme des 

boîtes à parfums. La présence du Buddha est donc honorée par la mise en valeur des sens de distance. 

La distinction entre les sens de distance et les sens de contact réside à la fois dans un rapport 

particulier au corps, plaçant le goût et le toucher dans le domaine physique et matériel exclusivement, 

ainsi qu’en témoignent les représentations des réjouissances bachiques dans l’art du Gandhāra et les 

courtisanes de l’art de Mathurā. Remarquons que ces écoles artistiques représentent le Buddha par 

un corps physique et non par des symboles : la représentation des objets de perception semble avoir 

évolué dans le sens de la représentation du Buddha. Lorsque le Buddha est représenté comme un 

corps, les sens de contact sont davantage présents. A l’inverse, lorsqu’il est représenté sous une forme 

non figurée, plus abstraite, les sens de distance ont plus d’importance. Ceux-ci, en effet, se rapportent 

plus facilement au domaine intellectuel et métaphysique. Par la nécessité d’un contact avec le corps, 

le goût et le toucher sont beaucoup moins sollicités par des offrandes, des symboles ou des moyens 

de communication avec le divin, c’est pourquoi les sens de distance ont fait l’objet d’un 

développement plus conséquent. 

Dans l’iconographie, la représentation des offrandes sensorielles en lien avec la vue, l’ouïe et 

l’odorat semblent même indiquer la présence du Buddha sous une forme non figurée. Dans l’art 

aniconique de sites bouddhiques des dynasties Maurya-Śuṅga, quand la musique, des parfums ou des 

fleurs201 sont représentés, la présence du Buddha est suggérée, de la même manière que, dans les 

textes, lorsque de la musique résonne, le Buddha n’est pas loin. A l’inverse, lorsque le Buddha est 

représenté sous une forme figurée, les instruments de musique sont moins présents et les fleurs sont 

objets d’ornementation. Par conséquent, plus que des offrandes, les objets sollicitant les sens de 

distance sont des symboles indicateurs de la présence du Buddha, investis d’un rôle performatif et 

invocateur de la divinité. Ils permettent, à travers le rituel, la création d’une atmosphère particulière 

qui permet au Buddha de se manifester. 

Les cinq sens sont donc plus ou moins mis en valeur dans les bas-reliefs des sites bouddhiques, 

en fonction des lieux et des époques. Maintenant que nous avons constaté l’importance des sens dans 

l’iconographie bouddhique, il s’agit désormais de comprendre comment le Bouddhisme a pu 

instrumentaliser les plaisirs des sens à des fins prosélytes et comment des personnages 

 
201 La vue, quant à elle, est sollicitée par la présence du Beau – de belles femmes, des signes de bon augure. Ces 
éléments ne représentent pas le Buddha lui-même mais plutôt une forme de vertu qui se manifeste par certains 
critères physiques ou par le biais de symboles. 



78 
 

78 
 

ontologiquement liés au luxe ont pu être investis d’un rôle missionnaire à la faveur de la communauté 

bouddhique. 

 

2. La perception au cœur du prosélytisme bouddhique 

2.1. Les figures féminines sur les stūpas : figures de sensualité 

2.1.1. Les figures féminines sur les stūpas : l’incarnation de figures de 

tentation ? 

En autorisant la réalisation de sculptures représentant des scènes dans lesquelles les offrandes 

sensorielles honorent le Buddha, la communauté bouddhiste montre, sur le pourtour du stūpa, un 

modèle de rituel d’hommage à la divinité. Les dévots peuvent ainsi imiter, dans la réalité, les rituels 

accomplis dans les images figurant sur le stūpa – objet de culte lui-même. Toutefois, ce n’est pas le cas 

des sens de contact, plus sensuels et matériels que ceux qui font l’objet d’une offrande : les 

représentations de scènes de réjouissances gustatives et tactiles ne peuvent prétendre être des 

modèles de conduite pour les dévots. Les excès du goût et du toucher sont bien sûr contraires à la 

doctrine bouddhique. Ces images, en effet, font naître un désir (taṇhā) qui plonge le passant dans une 

tentation. On peut donc penser que les figures féminines très sensuelles et les représentations des 

couples enlacés et ivres sont une incarnation de la Tentation. Un passage du Saṃyutta Nikāya décrit 

la figure de Māra qui incarne le désir né de l’attachement aux sens : 

« "The eye is yours, Evil One, forms are yours, eye-contact and its base of consciousness are 

yours; but, Evil One, where there is no eye, no forms, no eye-contact and its base of 

consciousness-there is no place for you there, Evil One. The ear is yours, Evil One, sounds are 

yours, ear-contact and its base of consciousness are yours; but, Evil One, where there is no ear, 

no sounds, no ear-contact and its base of consciousness-there is no place for you there, Evil 

One. The nose is yours, Evil One, odours are yours, nose-contact and its base of consciousness 

are yours; but, Evil One, where there is no nose, no odours, no nose-contact and its base of 

consciousness-there is no place for you there, Evil One. [116] The tongue is yours, Evil One, 

tastes are yours, tongue-contact and its base of consciousness are yours; but, Evil One, where 

there is no tongue, no tastes, no tongue-contact and its base of consciousness-there is no place 

for you there, Evil One. The body is yours, Evil One, tactile objects are yours, body-contact and 

its base of consciousness are yours; but, Evil One, where there is no body, no tactile objects, 

no body-contact and its base of consciousness-there is no place for you there, Evil One. The 

mind is yours, Evil One, mental phenomena are yours, mind-contact and its base of 

consciousness are yours; but, Evil One, where there is no mind, no mental phenomena, no 

mind-contact and its base of consciousness-there is no place for you there, Evil One." »202 

 
202 BODHI (tr.), 2000, SN, I. 4. 19 (9), p. 208-209. Cet extrait mentionne les six āyatanas, parmi lesquels l’esprit 
(manas) sur lequel nous ne nous sommes pas attardés car il n’induit pas de rapport direct au corps. 



79 
 

79 
 

La présence des figures féminines sur le stūpa n’est pas sans rappeler l’épisode de la Tentation 

des Filles de Māra – narré entre autres dans le Lalitavistara – qui présentent les trente-deux marques 

indicatrices du caractère malfaisant des femmes203. Placées en contraste des trente-deux marques du 

Grand Homme – marques de la vertu masculine –, ces trente-deux marques sont celles du vice 

féminin204. Exposant toute la sensualité de leur corps et tentant par tous les moyens et par tous les 

sens de faire naître le désir, elles tentent de détourner le Buddha de la voie de l’Eveil : 

« (…) these divine maidens went to the seat of awakening where the Bodhisattva was. They 

assembled in front of the Bodhisattva and began displaying the thirty-two ways of female 

trickery. What are these thirty-two ways?  

They are as follows: (…) 

2. Some showed off their firm and voluptuous breasts. (…) 

4. Some lifted their arms, waving them in the air to reveal their armpits. (…) 

9. Some wore fine, transparent clothes that revealed their hips and their girdles. 

10. Some made clinking sounds with their anklets. 

11. Some showed their breasts adorned with strings of pearls. (…) 

13. Some displayed jays, parrots, and myna birds sitting on their heads and shoulders. (…) 

18. Some danced. 

19. Some sang. (…) [321] 

23. Some dressed in transparent cloth with bells hanging from the string at their waist and 

walked around giggling. (…) 

25. Some showed off all their jewelry, both the secret and the apparent. 

26. Some showed their arms, which had been rubbed with perfume. 

27. Some displayed their earrings anointed with perfume. (…) 

31. Some tried to lure the Bodhisattva with offers of love. (…) »205 

La description de ces femmes semble parfaitement s’accorder à l’apparence des figures 

féminines des stūpas bouddhiques. La poitrine dénudée, les bijoux, la présence d’oiseaux, la danse et 

les chants, les vêtements transparents, le parfum : tous ces éléments sont présents dans l’iconographie 

des femmes sur les stūpas. On peut donc penser que leur représentation sur ces édifices religieux est 

une sorte de mise à l’épreuve des dévots, comme le Buddha le fut par les filles de Māra. En effectuant 

la circumambulation et en observant les figures féminines présentes sur la vedikā, le dévot est invité à 

se demander si ces images le détournent des préceptes dharmiques ou s’il peut ne voir en elles que 

des figures d’abondance, de prospérité et de bon augure. Ainsi que nous l’avions déjà évoqué plus 

haut206, les figures féminines peuvent avoir un rôle tentateur et apotropaïque, invitant les dévots à un 

examen de conscience et à prouver leur vertu, comme les personnages des récits mis à l’épreuve par 

 
203 Les trente-deux marques du vice féminin sont également mentionnées dans l’épisode du Sommeil des 
Femmes, que nous avions cité en introduction. 
204 Ces textes nous donnent ainsi une vision très contrastée et manichéenne de l’homme et de la femme, l’un 
assimilé à la Vertu, l’autre au Vice. Mais dans la pratique, nous verrons que ces attributions doivent être 
nuancées. 
205 THE DHARMACHAKRA TRANSLATION COMMITTEE (tr.), 2013, Lal, Chap. 21, p. 244-245. 
206 Voir page 63. 



80 
 

80 
 

des yakṣīs tantôt terrifiantes, tantôt séduisantes. Enfin, puisque c’est la conscience de la perception 

sensorielle qui induit un désir ou une absence de désir, les dévots qui prouvent leur détachement vis-

à-vis de ces figures féminines peuvent apprécier la beauté pure du stūpa et opter pour une attitude 

d’hommage et de recueillement, en se tournant non plus vers leur propre matérialité mais vers la 

divinité. 

2.1.2. Le stūpa en tant qu’espace sacré 

Nous avons déjà longuement développé la question de la beauté féminine sur les stūpas207 : 

représenter de belles figures, qui plus est, ornées de signes de bon augure, permet d’attirer la chance, 

la richesse, la prospérité. Les figures féminines, incarnant par leur beauté une certaine vertu morale – 

gagnée à la suite d’une conversion au Bouddhisme ou d’une action méritoire mais relative du fait de 

leur nature féminine –, constituent en elle-même un signe de bon augure car leur féminité est 

synonyme de fertilité, de prospérité et d’abondance. 

Représenter le beau vise à attirer le bon – y compris le bon dévot – et ne pas représenter le 

laid, ne pas attirer le mauvais. L’objectif de ce type de représentation est donc la protection de l’espace 

sacré. Celui du stūpa se caractérise par une forme circulaire. Le cercle a une portée symbolique 

particulièrement riche : il représente l’infini, le ciel, la perfection. Le stūpa, abritant les reliques du 

Buddha en son centre, constitue donc un dôme protecteur – grâce à sa forme sphérique –, dont la 

sécurité est renforcée grâce à la présence de la balustrade (vedikā). La forme circulaire et la position 

liminaire de la vedikā permettent de poser une séparation entre les domaines du profane et du sacré. 

L’iconographie des figures féminines qui y sont représentées est elle-même liminaire dans la mesure 

où elle est déclinée parfois sous une forme divinisée et sacrée : les yakṣīs sont des divinités 

intermédiaires et protectrices lorsqu’elles sont rattachées au Bouddhisme ; mais aussi sous une forme 

humanisée et profane à travers les courtisanes. Ces figures de seuil ont donc à la fois un rôle protecteur 

et apotropaïque et un rôle marqueur de la limite entre les espaces profane et sacré. Leur position au 

sein de l’architecture bouddhique et leur iconographie – celle d’une femme génitrice, symbole 

d’abondance – permettent de protéger le stūpa. 

Pour aller plus loin, la structure circulaire de la vedikā peut rappeler la dimension cyclique de 

l’existence (saṃsāra) et le centre du cercle, le moyen de s’en libérer. Les figures féminines 

représentées sur le pourtour de la vedikā sont à la fois des figures non libérées – ce sont des femmes 

– et des figures tentatrices, incarnant les plaisirs des sens. Liz Wilson donne une analyse intéressante 

du passage du Sommeil des Femmes dans le Lalitavistara : la vision de Siddhārtha sur les femmes de 

 
207 Voir page 50. 



81 
 

81 
 

son harem lui évoque la mort et le cycle des renaissances, c’est à ce moment qu’il décide de quitter le 

palais pour tenter de s’en libérer : 

« Clearly, the harem is an image of saṃsāra (…). Just as Gotama’s penthouse is a prison in 

which women are charged with the duty of holding him captive to their beauty, so saṃsāra is 

a prison in which women are the agents of incarceration. »208 

Si les figures féminines incarnent le saṃsāra, leur disposition circulaire contribue à renforcer 

l’idée d’enfermement, de la prison que constitue par le cycle des renaissances. On peut donc imaginer 

qu’effectuer la circumambulation en observant ces figures avec désir, c’est se condamner à rester dans 

le saṃsāra, tandis qu’en pratiquant la marche méditative, l’être réalisant la pradakṣiṇā se rapproche 

de l’état d’Eveil car il est détaché de ce qu’il perçoit. 

Enfin, il ne faut pas oublier que les sculptures intégrées au stūpa étaient destinées à être vues 

par les dévots mais aussi par les non-bouddhistes. La représentation de ces figures féminines peut 

donc aussi être interprétée comme un moyen de les convertir au Bouddhisme : les non-bouddhistes, 

intrigués, sont probablement séduits par ces belles femmes, dont l’iconographie les interpelle car elle 

fait écho à des rôles ou à des divinités populaires qu’ils connaissent : les courtisanes, les guerriers, les 

figures royales, les yakṣīs, Lakṣmī, etc… 

2.1.3. L’intégration de modèles de représentation panindiens 

La constatation de l’intégration de modèles de représentation extra-bouddhiques, a déjà été 

faite mais il convient de tenter de préciser ici leur origine. Nous avons remarqué précédemment la 

récurrence de certaines postures des figures féminines sur pilier, souvent en lien avec la nature : ces 

figures sont alors généralement identifiées comme étant des yakṣīs, des devatās, des śālabhāñjikās ou 

des Lakṣmīs. Si le terme devatā est plutôt générique et peut qualifier la quasi-totalité des figures 

féminines représentées sur des édifices religieux, le terme śālabhāñjikā, quant à lui relève davantage 

de la description d’une posture que d’une identité de la représentation. Les yakṣīs, en revanche, sont 

des divinités intermédiaires qui possèdent un réel statut dans la cosmologie bouddhique : au même 

titre que les yakṣas, elles font partie des amanussās (non-humains) du Kāmadhātu, vivant sur le mont 

Sumeru, en compagnie des Nāgas, des Gandharvas et des Kumbhāṇḍas, et sont dirigées par les 

Caturmahārājikās. Néanmoins, l’existence antérieure d’un culte populaire rendu aux yakṣīs montre 

que les croyances en ces divinités n’étaient pas exclusivement bouddhistes : il s’agissait de divinités de 

la nature, vivant dans les espaces liminaires tels que les forêts, ayant pour but d’effrayer les étrangers 

qui s’aventuraient aux abords des villages. Le caractère effrayant des yakṣīs se trouve déjà dans les 

textes védiques : la classe des yakṣas est décrite comme formée d’êtres malfaisants et signes de 

 
208 WILSON, 1996, p. 70. 



82 
 

82 
 

mauvais augure. Cette idée est également présente dans certains textes légendaires postérieurs tels 

que le Kathāsaritsāgara ou le Mahāvaṃsa où de nombreux passages dépeignent des yakṣīs assassines 

et anthropophages209. Les yakṣīs des textes bouddhiques ont les mêmes caractéristiques – laides, 

effrayantes – mais la différence réside dans la possibilité d’une métamorphose et d’une conversion, 

montrant leur capacité à se tourner vers la voie du Dharma210 : c’est le cas, entre autres, de la yakṣī, 

mère de Priyaṅkara211, d’ailleurs représentée en dévote (Fig. 84) à Kanaganahalli. En reprenant le 

caractère malfaisant de ces divinités et en utilisant la peur qu’elles inspirent, le Bouddhisme donne à 

celui qui s’adresse à elles en prononçant la parole dharmique – Anuruddha dans ce passage du 

Saṃyutta Nikāya, mais plus généralement le Buddha – un rôle salvateur : la parole dharmique révèle 

le Bien et détruit le Mal en chacun, elle confère la beauté et efface la laideur. Sur le plan artistique, le 

Bouddhisme utilise également des modèles de représentation que les passants non-instruits dans les 

préceptes bouddhiques sont capables d’identifier, grâce aux récits de la culture orale mettant en scène 

ces divinités populaires : la présence d’éléments de la nature sur les piliers où sont représentées les 

figures identifiées comme des yakṣīs permet de replacer la divinité au cœur de son environnement, 

d’après les croyances populaires originelles. Ainsi, de figure effrayante et malfaisante, les yakṣīs, 

marquées par la parole dharmique, deviennent des figures de protection et de beauté, incarnant 

l’abondance et la prospérité, pouvoir qui leur est conféré par leur appartenance au règne naturel et 

au règne féminin. 

De même, la figure de Lakṣmī, figure d’abondance et de prospérité, n’est pas exclusivement 

présente en contexte bouddhique. Cette divinité fait partie, comme chacun sait, du panthéon hindou. 

Elle trouve l’une de ses premières descriptions dans un hymne védique, le Śrī Sūkta : elle y est 

présentée comme la déesse exauçant les souhaits, favorisant la croissance des récoltes et du bétail, 

apportant chance, richesse et fertilité. Jan Gonda repère dans le texte ses caractéristiques physiques : 

« Śrī is called ‘’moist’’ (ārdra, also implying ‘’fresh, green as a plant, living’’), ‘’perceptible 

through her odour’’ (gandhadvāra), continually thriving or always well-supplied (nityapuṣṭa), 

abounding in dung (karīṣin). »212 

Un autre passage mentionne une figure de Śrī-Lakṣmī que nous avons déjà mentionnée : Gaja-Lakṣmī 

qui est, nous le rappelons, la forme de Lakṣmī la plus répandue dans le contexte bouddhique : il évoque 

les éléphants qui aspergent la déesse d’eau et dont le cri l’accompagne. Pour Jan Gonda, la référence 

 
209 Voir la description de la yakṣī Vandhyā dans : TAWNEY (tr.), PENZER (tr.), 2014, KSS, Livre XVIII, Chap. CXXIII, 
171d ; ou encore celle de Kuvaṇṇā dans : GEIGER (tr.), 1912, Mhvs, Chap. VII, §9-10. 
210 La métamorphose accompagne généralement la conversion de la yakṣī : en se tournant vers les 
enseignements bouddhiques, elle introduit dans sa vie la pratique de la vertu, ce qui lui confère la beauté. 
211 BODHI (tr.), 2000, SN, I. 10, 6. 
212 GONDA, 1993, p. 213. 



83 
 

83 
 

aux éléphants est clairement une métaphore des nuages déversant la pluie, dont le cri n’est autre que 

le tonnerre : 

« This scene was, no doubt, interpreted as the fertilizing of a female being representing, or 

connected with, the earth or the fields by rain-clouds ; clouds were often represented by 

elephants, the word nāga having both meanings. »213 

Ce type de représentation est très fréquent dans l’iconographie bouddhique, nous l’avons vu 

(Fig. 78, Fig. 79) : la présence de cette forme de Lakṣmī sur un stūpa montre bien la logique d’inclusion 

de modèles de représentation panindiens aux édifices bouddhiques. Comme pour le motif de la 

śālabhāñjikā, parfois interprété comme la mère du Buddha au moment de sa naissance, celui de la 

Gaja-Lakṣmī a, lui aussi, souvent été considéré comme la reine Māyā au moment de la descente du 

jeune Buddha dans son ventre : celui-ci descendit sous la forme d’un éléphant qu’elle aperçut en rêve, 

elle comprit alors qu’elle attendait un enfant. La symbolique liant la fertilité de la femme à des 

éléments de la nature est donc récurrente dans l’iconographie bouddhique : la reine Māyā est 

fécondée par une pluie tombée de nuages métaphoriques. Ainsi, la liaison entre un modèle 

iconographique panindien à une thématique bouddhique permet de justifier la représentation de ces 

figures féminines sur le stūpa. 

De manière assez habile, le Bouddhisme intègre donc à son iconographie – et parfois à ses 

récits, comme c’est le cas pour les yakṣīs – des figures panindiennes qui interpellent les passants. La 

Gaja-Lakṣmī est un motif identifié dans plusieurs sites archéologiques datant du III° siècle BCE au I° 

après : à Khaṇḍagiri (Fig. 99). Bhārhut (Fig. 100 à Fig. 102), à Sāñcī (Fig. 78), et à Kauśāṃbī (Fig. 103). 

De plus, la récurrence de son apparition sur un même site – au moins trois occurrences à Bhārhut et 

six à Sāñcī – nous indique que ce motif était assez important pour figurer plusieurs fois sur le même 

édifice bouddhique. De même, la présence d’une Gaja-Lakṣmī sur des monnaies (Fig. 103, Fig. 104) – 

celle de Kauśāṃbī est datée du III° siècle BCE – induit que ce motif était relativement bien connu en 

Inde du Nord à cette époque. Ainsi, on peut supposer que les non-bouddhistes avaient connaissance 

de ce modèle de représentation et qu’ils pouvaient comprendre, si non l’identité de la figure elle-

même, la symbolique de fertilité et d’abondance de ces reliefs. 

L’ouverture d’esprit dont ont fait preuve les communautés bouddhiques en intégrant des 

modèles de représentations qui ne sont pas spécifiquement bouddhiques dans leur architecture avait 

sans doute également pour cause une raison plus pratique et pour objectif un intérêt plus matériel. 

D’abord, les ateliers de sculpture ne produisaient probablement pas exclusivement des images pour 

une religion particulière. L’art de Mathurā montre, par le caractère profane de ses figures féminines, 

 
213 GONDA, 1993, p. 220. 



84 
 

84 
 

que les ateliers de sculpture n’avaient sans doute pas de formation en iconographie bouddhique. La 

création d’un sculpteur se faisait à la fois sous la direction d’une commande et d’un déterminisme 

culturel – qui n’est donc pas nécessairement religieux. Ainsi, lorsqu’un commanditaire bouddhiste 

réclamait à un sculpteur l’érection d’une déesse de la prospérité, il est fort probable que les artisans 

de Bhārhut aient pris comme modèle un motif iconographique répandu, c’est-à-dire celui d’une yakṣī 

dans la posture de la śālabhāñjikā ou peut-être celui d’une Lakṣmī214. Dans la région de Mathurā, le 

motif de la śālabhāñjikā persiste et s’y ajoute un autre modèle de prospérité et de beauté, plus 

mondain : la courtisane. Les sculpteurs étaient en effet influencés par leur environnement socio-

culturel : ils furent sans doute inspirés par le cadre urbain et royal de la capitale Kuṣāṇa. De son côté, 

par l’attraction de nouveaux fidèles, la communauté monastique recevait des donations de sculptures 

et d’argent, ce qui permettaient d’entretenir la beauté du stūpa ou du vihara. 

2.1.4. La dimension esthétique des édifices bouddhiques 

Dans son ouvrage Buddhist Monks and Business Matters215, Grégory Schopen souligne 

l’importance de l’entretien de la beauté générale des édifices religieux, le but étant de recueillir 

davantage de donations : 

« If you want to have a monastery that can survive the death of its donor, then it too must be 

capable of captivating the heart and the eye – not, be it noticed, the head. »216 

Il cite un extrait du Vibhaṅga décrivant une scène récurrente de la vie des moines. Visités par 

un marchand, ébloui par la beauté du monastère, ils se virent offrir un grand festin : 

« they saw vihāras that had high arched gateways, were ornamented with windows, latticed 

windows, and railings, vihāras that captivated the eye and the heart and were like stairways 

to heaven, and they were deeply affected. They went to a vihāra and said to the monks : 

« Noble Ones, we would make an offering feast for the Community ! »217 

Gregory Schopen constate en effet que l’intérêt et les donations accordés aux moines ont une 

cause purement esthétique et ne peuvent être expliqués, comme on pourrait le supposer, par des 

convictions morales ou religieuses, par un respect particulier envers les dévots bouddhistes ou par un 

sens exacerbé de la charité : 

 
214 La Gaja-Lakṣmī de Khaṇḍagiri s’inscrit dans un complexe religieux jain. Sa présence sur un tel site indique que 
ce motif n’est pas exclusivement bouddhique et qu’il a pu exister en dehors du Bouddhisme, antérieurement à 
ces représentations. Néanmoins, à l’exception des monnaies dont il est difficile de savoir si leur iconographie 
avait une inspiration bouddhique ou non, aucun artéfact ne prouve l’existence de ce motif dans un contexte non-
bouddhique avant le II° siècle BCE. Il reste donc possible, dans une certaine mesure, que ces motifs n’aient pas 
été compréhensibles d’une grande majorité d’individus à l’époque que nous étudions. 
215 SCHOPEN, 2004. 
216 p. 32, in : Ibid. 
217 Citant le Vibhaṅga, 156b.4., in : Ibid. 



85 
 

85 
 

 « The merchants are explicitly presented as responding to the appearance of the monastery, 

and to that alone. They are moved by its beauty – their heart and eye stolen. The Sanskrit was 

certainly either prasanna or abhiprasanna, and it repeatedly occurs in our passages to express 

an emotional state or aesthetic reaction. »218 

 Ainsi, la beauté de l’édifice bouddhique n’a pas seulement pour objectif la satisfaction ou 

l’évocation de la divinité : elle est aussi purement humaine. Elle ne s’adresse en effet pas qu’aux dévots 

bouddhistes : elle attire aussi le regard des non-bouddhistes et tente de les séduire afin d’obtenir d’eux 

quelque intérêt matériel. Gregory Schopen illustre ce propos par un passage du Cīvaravastu : 

« Once a wealthy trader spent the night at that vihāra. When he saw the beauties of that vihāra 

(vihāraśobhaṃ) and the beauties of its woods (upavanaśobhaṃ), he was deeply moved 

(abhiprasanna), and although he had not seen the monks, he dispatched in the name of the 

Community a very considerable donation (prabhūto lābhaḥ). »219 

Pour conclure, la présence des figures féminines sur les édifices bouddhiques semble avoir 

plusieurs niveaux d’explication. Elles sont l’incarnation de la beauté et de la perfection divines, par la 

représentation, sur les stūpas, de divinités – qui ne sont pas spécifiquement bouddhiques – dont 

l’antériorité du culte montre qu’elles ont fait l’objet d’une adaptation iconographique par le 

Bouddhisme. Par leur pouvoir, elles protègent les espaces sacrés. Elles sont aussi figures de seuil, car 

elles incarnent la frontière entre le profane et le sacré, entre les cultes populaires et la religion 

bouddhique, entre l’humain et le divin, entre le moralement inférieur – ce sont des femmes – et le 

moralement supérieur – des femmes belles. Elles sont enfin figures de tentation, prouvant la valeur 

morale de ceux qui résistent à leur charme – telles que les yakṣīs défiant les hommes de prouver leur 

vertu – et figures de séduction, attirant le regard de ceux qui ne connaissent pas les préceptes 

bouddhiques mais qui sont susceptibles de participer généreusement à l’entretien de la communauté 

monastique grâce à leurs donations. 

2.2. Le gain des mérites karmiques par des offrandes « sensibles » 

2.2.1. Les mérites accumulés grâce aux donations 

Entretenir la beauté du stūpa passe par des donations dont le principal objectif est de créer et 

d’accumuler des mérites karmiques pour le donateur. En faisant des offrandes et des donations 

d’images ou d’argent, le dévot peut s’assurer des gains matériels et spirituels dans ses existences 

futures. Ce type de pratique est donc largement encouragé par la communauté monastique, car il 

permet à la fois d’entretenir matériellement les édifices bouddhiques et d’attirer de nouveaux dévots, 

charmés par la rétribution karmique promise par les donations et les offrandes. 

 
218 p. 32, in : Ibid. 
219 Citant le Cīvaravastu, GMs iii 2, 107.11, in : p. 33, Ibid. 



86 
 

86 
 

L’édifice bouddhique est lui-même un espace sacré utilisé comme champ de mérite 

(puṇyakṣetra) : le culte, et surtout l’érection de stūpas ou de sculptures du Buddha sont donc sources 

d’ānisaṃsa (en pāli ; anuśaṃsa en BHS), c’est-à-dire de profit ou d’avantage dans les renaissances. 

Cette récompense se manifeste, d’après les textes,  sous plusieurs aspects : physique dans un premier 

temps, puis social et spirituel dans un second et troisième temps. Ce sont les deux premiers qui ont 

davantage d’importance pour la majorité des fidèles. L’obtention de marques de beauté physique 

(lakṣaṇa) et la promesse de richesse et de pouvoir sont en effet les principales motivations de la 

plupart des donateurs. La Libération, qui est la fin la plus louable, reste secondaire : les textes qui la 

promettent par l’érection de stūpas ou de sculptures s’adressent plutôt aux membres de la royauté, 

dont la beauté, la richesse et le statut constituent déjà des marqueurs des dons méritoires effectués 

par le passé. 

Peter Skilling220 et Vincent Tournier221 évoquent tous deux une inscription d’Ajantā, présentes 

à trois reprises sur le site, dans les grottes X, XI et XXII : 

« saurūpyasaubhāgyaguṇopapannā 

guptendriyā bhāskaradīptayas te | 

bhavanti loke nayanābhirāmā 

ye kārayantīha jinasya bimbam || » 

« Reborn with the qualities of beauty and prosperity, they become of well-protected senses 

and, resplendent as the sun, are a delight to look at in the world, they who commission here 

(i.e., in this life) an image of the Jina. »222 

Cette stance trouve son existence, d’après Vincent Tournier, dans les écritures 

Mūlasarvāstivādas dans la région de Gilgit : on la trouve dans la Prasenajitparipṛcchā. Ce texte évoque 

les nombreux avantages matériels liés à l’édification d’une image du Buddha : la plupart des stances 

ne promettent pas la Libération, mais simplement des bénéfices en termes de qualités physiques et 

de richesses : 

« The composers and early transmitters of the Prasenajidgāthā may not have considered 

Buddhahood to be a possible outcome of the ritual engagement with an image and stūpa 

cult. »223 

Néanmoins, certains passages insérés dans la version tibétaine de ce texte laissent entendre 

au contraire que l’Eveil spirituel et la Libération sont des récompenses possibles, en particulier pour 

les membres de la royauté. La Prasenajitparipṛcchā met en scène le roi Prasenajit qui interroge le 

Buddha sur les moyens de s’assurer de meilleures renaissances une fois que ce dernier aura atteint 

 
220 SKILLING, 2017, p. 27-28. 
221 TOURNIER, 2020, p. 184-191. 
222 Ibid., p. 184. 
223 Ibid., p. 194. 



87 
 

87 
 

l’Extinction. De même, dans le Tathāgatabimbakārāpaṇasūtra, un texte exclusivement centré sur le 

mérite obtenu grâce à la confection et au don d’images du Buddha, ce dernier enseigne au prince 

Suvarṇaprabha que la réalisation d’une image du Buddha Vipaśyin lui permettra d’atteindre l’état 

d’arhant224. Ainsi, les textes addressés à des figures royales laissent envisager la possibilité de la 

Libération : cette récompense, d’ordre spirituelle, leur est accessible parce qu’elles ont déjà obtenu 

les récompenses d’ordre physique et social. La vie de luxe menée par les membres de l’aristocratie 

paraît néanmoins contradictoire avec les préceptes bouddhiques préconisant une vie de détachement, 

d’ascétisme même, comme nécessaires à la quête de l’Eveil225. 

Pour les autres, plus bas dans l’échelle sociale, l’acte de donation doit être répété de 

nombreuses fois avant de constater une amélioration des conditions de vie : c’est la donation qui 

conditionne l’accession au pouvoir et aux richesses, et, par la suite, à la Libération. Dans 

l’Avalokitasūtra, un texte des Mahāsāṅghika-Lokottaravādins, annexé au Mahāvastu aux alentours des 

IV°-V° siècles, le même type de stance que dans les deux premiers textes promet l’élévation du 

donateur dans la hiérarchie sociale s’il confectionne et offre des images du Buddha. Cette promotion 

sociale se fait progressivement et autorise le donateur à jouir des biens dont il dispose, du moment 

qu’il continue à ‘planter les racines du mérite’226. 

Il s’agit maintenant de s’attarder sur les deux premiers niveaux de mérites – physique d’abord, 

matériel et social ensuite – car ce sont ceux qui induisent un rapport aux sens. 

2.2.2. L’obtention de récompenses liées au corps 

Commençons donc par le premier niveau de récompense : les avantages physiques. La plupart 

des stances qui présentent le mérite correspondant à une offrande d’image affirment que le donateur 

se verra récompenser d’une belle apparence. La dimension physique induit naturellement la 

sollicitation des sens : c’est la vue qui est davantage soulignée. Outre la stance de la 

Prasenajitparipṛcchā mentionnée à Ajantā, on trouve aussi des stances évoquant les offrandes de 

guirlandes ou de fleurs : 

« mālyair udārair atha puṣpavarṣair  

ye bimbam arcanti muner manuṣyāḥ | 

bhavanti te devamanuṣyaloke  

 
224 Ibid. 
225 Nous reviendrons sur ce point. 
226 Cette métaphore (kusūlamūla) trouve sa racine dans l’expression puṇyakṣetra : elle est développée dans 
d’autres textes mettant en scène la pratique des actes méritoires, comme, dans l’épisode du Buddhavaṃsa 
narrant le passage du Buddha Dīpaṅkarā à Rammavatī : « I will sow excellent seeds of merit in the fertile ground 
(…) for cultivation of good deeds. » (SAYADAW, 1991, Chap. 5, p. 34. 



88 
 

88 
 

svalaṃkṛtāś citramanojñavarṇāḥ || [Tri 6, Cul 8, Lha 8] » 

« Those human beings who ornament (/revere) images of the Sage with garlands or else with 

rains of flowers, they become well adorned in the world of gods and humans, assuming 

colourful and pleasing appearance. »227 

« hārārdhahāraiḥ kaṭakaiḥ saharṣaiḥ 

keyūravaryaiś ca vibhūṣitāṅgāḥ | 

caranti te lokam imaṃ hi śāstur  

badhnanti caityeṣv avalambakāni || [Tri 12, Cul 14, Lha 14] » 

« Those who fasten a [flower-]hanger to the caitya of the Teacher, they go on in this world 

their body adorned with necklaces and half-necklaces, bracelets, with necklets and excellent 

armbands. »228 

Dans cette deuxième stance, la récompense ne porte pas sur le corps lui-même mais sur les 

parures qu’il recevra grâce au don méritoire. Les bijoux, par leur nombre, leur diversité et leur 

matériau, constituent des marqueurs de richesse et de beauté. Si de belles offrandes peuvent avoir 

pour récompense la richesse, l’inverse est également vrai : des offrandes précieuses peuvent avoir 

pour récompense la beauté : 

« suvarṇarūpyojjvalapaṭṭanaddhaṃ 

stūpaṃ munīndrasya hi kārayitvā | 

dīptārciṣaś cārusubaddhadehā 

martyā bhavanty anyabhavāntareṣu || [Tri 14, Cul 16, Lha 16] » 

« Mortals, having commissioned a stūpa of the lord of Muni [to be] covered/inlaid with blazing 

golden and silver plates, they will obtain in other existences beautiful and well-defined bodies, 

resplendent like fire. »229 

Des offrandes liées aux sens de l’odorat peuvent également faire office de don méritoire. On 

constate ainsi une correspondance étroite entre la nature de la donation et la nature de la 

récompense :  

« gandhārcitāś candanaliptagātrā 

bhavanti te bhāskaradīptadehā | 

kurvanti ye gandhavarair vimiśraṃ 

tailānulepaṃ sugatasya caitye || [Tri 17, Cul 20, Lha 19] » 

« Those who smear the Sugata’s caitya with sesame oil mixed with the best of fragrances, 

they become imbued with fragrance, their limbs anointed with sandal[-paste], and their 

bodies resplendent like the sun.  »230 

Il en va de même pour le sens de l’ouïe : 

 
227 TOURNIER (tr.), SZÁNTÓ (tr.), inéd., PrP, §9. 
228 Ibid., §15. 
229 Ibid., §17. 
230 Ibid., §21. 



89 
 

89 
 

« He who does worship to the mighty one with a musical instrument (…) ; pleasant-voiced he 

becomes in the world of men, his tones are calm and pure. Cleared-eyed is he, with full 

consciousness, clear of hearing and lofty in thought, his sense of smell is extremely keen, 

who has played upon an instrument of music at the Blessed One’s shrines. (…) »231 

Enfin, dans le Divyāvadāna, le chapitre concernant le don mentionne les différentes 

rétributions karmiques possibles en fonction du type d’offrande. Dans cette liste, de nombreux 

éléments rattachent les offrandes à la sensorialité et montrent la dimension somatique du mérite : ce 

passage indique qu’il existe un lien de cause à effet entre le don et la récompense : 

« (…) 5. He gives a handsome gift, which results in his becoming attractive. 

6. He gives a fragrant gift, which results in his becoming fragrant. 

7. He gives a tasty gift, which results in his obtaining a perfect sense of taste. (…) 

10. He gives a gift of food, which results in his being free from the cravings of hunger. 

11. He gives a gift of drink, which results in his being free from thirst in all lives to come. 

12. He gives a gift of clothing, which results in his enjoying excellent clothing. (…) 

20. He gives a gift of perfume, which results in his rebirth in pleasurable realms suffused with 

divine smells. 

21. He gives a gift of incense, which results in the destruction of foul and bad-smelling odors. 

(…) 

23. He gives a gift of a bell, which results in his having a beautiful voice. 

24. He gives a gift of a musical instrument, which results in his having a Brahmā-like voice. »232 

Cette causalité de l’acte méritoire est donc en étroite relation avec la sensorialité : la donation 

est motivée par la promesse d’une récompense qui est de l’ordre du physique, du corporel, du sensible. 

Un paradoxe subsiste entre la notion désintéressée de don et celle de rétribution karmique. Les 

offrandes sensorielles, telles celles que nous avons étudiées dans la première partie, sont des dons 

vers l’Autre : envers le Buddha en tant que divinité à honorer, envers le Saṅgha en tant que 

communauté à soutenir et envers le Dharma en tant préceptes à respecter. Formes d’hommage ou de 

charité envers les Trois Joyaux, elles sont conciliées avec l’humanité égoïste et matérialiste de la 

majorité des fidèles grâce à l’ānisaṃsa car elles sont motivées par la promesse d’une récompense 

sensible. 

Cette idéologie de l’ānisaṃsa prend comme argument et modèle la figure-même du Buddha. 

Dans le Lakkhana Sutta du Dīgha Nikāya, les trente-deux marques (lakṣaṇa) du Grand Homme que 

présente le corps du Buddha sont justifiées par des actes méritoires passés. Ces lakṣaṇa se manifestent 

par le biais des cinq sens : 

« By performing that kamma, heaping it up, lavishly and abundantly, at the breaking-up of the 

body after death he was reborn in a happy state, in a heavenly world, where he was endowed 

 
231 BENDALL (tr.), ROUSE (tr.), 1922, Śikṣ, Chap. XVII, p. 273. 
232 ROTMAN (tr.), 2008, Divy, Chap. 4, [483]. 



90 
 

90 
 

beyond other devas in ten respects: in length of heavenly life, beauty, happiness, splendour, 

influence, and in heavenly sights, sounds, smells, tastes and contacts. »233 

2.2.3. Gain de richesses et promotion sociale 

L’acte méritoire d’offrande ou de donation a également pour récompense d’éviter les 

renaissances inférieures et d’obtenir un statut plus élevé dans la hiérarchie sociale de l’époque. Ainsi : 

« na yānti dāsyaṃ na daridrabhāvaṃ 

na preṣyatāṃ nāpi ca hīnajanma | 

na cāpi vaikalyam ihendriyāṇāṃ 

ye kārayantīha jinasya bimbam || [Cul 7, Lha 7, Tri ø] » 

« They do not go on [to be reborn] as slaves, in a poor condition, as servants, nor in an inferior 

condition, and neither do they even obtain in this life deficient sense faculties they who 

commission in this life an image of the Jina. »234 

D’autres textes tels que l’Avalokitasūtra – qui trouve d’ailleurs de nombreux parallèles avec le 

Śikṣāsamuccaya – vont plus loin : non seulement les actes méritoires permettent d’éviter les 

renaissances inférieures mais ils permettent aussi une certaine promotion sur l’échelle sociale et un 

gain de richesses, promotion qui est conditionnée par la répétition de l’ānisaṃsa. Le donateur peut 

ainsi devenir : notable (gṛhapati), brāhman, kṣatriya, roi (rājā), cakravartin et même un dieu (tel que 

Śakra ou Brahmā) : 

« gṛhapatimahāśālaṃ śiritejena tejito ǀ 

pūjito bhavati sarvatra stūpaṃ kṛtvā pradakṣiṇaṃ ǀǀ [10] »235 

Appartenant à une grande famille de notables, il resplendit d’une excellente splendeur, il est 

honoré partout, lui qui a accompli la circumambulation.236 

« brāhmaṇamahāśālaś ca prajñāvanto bahūśruto ǀ 

kṣatriyamahāśālaś ca āḍhyo bhoti mahādhano ǀǀ [11] » 

Et au sein d’une grande famille de brāhmans, il devient savant et doté d’une grande mémoire 

et au sein d’une grande famille de kṣatriyas, il devient riche et pourvu de grands biens. 

« rājā pi dharmiko bhoti mahādhano jambūdvīpasmi iśvaro ǀ 

praśāsati imāṃ sarvāṃ medinīṃ girikuṇḍalāṃ ǀǀ [12] » 

Et étant un roi juste, il devient un seigneur dans le Jambūdvīpa, et il gouverne cette entière 

terre ceinte de montagnes.  

« cakravartī maharddhikaḥ saptaratana-iśvaro ǀ 

rājye pratiṣṭhito buddhaṃ satkaroti punaḥ punaḥ ǀǀ [13] » 

 
233 WALSHE (tr.), 1995, DN, III. 30, p. 442, 1. 4, (146). 
234 TOURNIER (tr.), SZÁNTÓ (tr.), inéd., PrP, §8. 
235 MARCINIAK (éd), 2019, Mvu, Avalokita-sūtra III, 228v. 
236 Cette traduction de l’Avalokitasūtra a fait l’objet d’une étude de séminaire sous la direction de V. Tournier : 
elle a donc été réalisée dans ce cadre. 



91 
 

91 
 

Devenu cakravartin très puissant, seigneur des sept joyaux, établi dans la royauté, il honore le 

Buddha encore et encore. 

« vighuṣṭo rājadhānīṣu rāṣṭreṣu nigameṣu ca ǀ 

rūpeṇa atha bhogehi stūpaṃ kṛtvā pradakṣiṇaṃ ǀǀ [23] (…) » 

Dans les capitales, dans les royaumes et les villes, il est acclamé/réputé pour sa beauté ainsi 

que pour sa richesse, celui qui a effectué la circumambulation du stūpa. 

« bhuñjitva vibhavāṃ divyāṃ paripūretva paṇḍito ǀ 

cyavitvā devalokāto manuṣyo bhoti bhogavāṃ ǀǀ [29] (…) » 

Ayant joui d’une position excellente, lui le sage, ayant complété son existence céleste, ayant 

quitté le monde des dieux, il devient un homme très riche. 

« cakravartī-r-api rājā Śakro pi bhoti iśvaraḥ ǀ 

Brahmā pi Brahmalokasmi mālāṃ datvāna cetiye ǀǀ [34] » 

Ayant offert une guirlande au sanctuaire, il devient d’abord un cakravartin, puis le roi Śakra 

puis le seigneur Brahmā dans le royaume de Brahmā. 

Cet extrait de l’Avalokitasūtra souligne la hiérarchie sociale dont le donateur est susceptible 

de gravir les échelons grâce à ses actes méritoires tels que les offrandes de guirlandes ou la 

circumambulation (pradakṣiṇā). L’accent est mis sur le pouvoir et la richesse qu’ils obtiendront dans 

leurs incarnations futures. Néanmoins, le but n’étant pas d’être riche pour se plonger dans l’extase du 

plaisir des sens, les textes prescriptifs bouddhiques laissent entendre que cette fortune acquise grâce 

aux actes méritoires doit être redistribuée sous la forme de nouvelles donations. La richesse s’inscrit 

donc dans un mouvement cyclique : l’argent investi dans ces donations pour la triade Buddha-Saṅgha-

Dharma revient au donateur sous la forme de moyens financiers, de pouvoir d’influence mais aussi de 

conscience morale qui doivent eux aussi revenir aux Triple Joyaux par le biais de nouvelles donations 

ou de nouvelles conversions. Ce mouvement cyclique concerne également la beauté : étant conférée 

au stūpa par les donations d’images, elle revient au donateur au travers de qualités physiques. Cette 

dimension cyclique articulant acte méritoire et rétribution karmique est appuyée dans les textes à 

travers les  grandes figures du Bouddhisme : celles-ci utilisent ces mérites dans un but prosélyte. Dans 

un passage du Gaṇḍavyūha, le personnage Sudhana, qui est fils d’un śreṣṭhin237 et dont le nom signifie 

« bonne richesse », est un exemple de figure d’influence sociale dont la haute naissance est le reflet 

de ses actes méritoires antérieurs, faisant usage de ses richesses à des fins prosélytes : 

« As soon as Sudhana, the merchant-banker’s son, was born in the house, showers of wealth, 

grain, gold coins, gold and diverse gems rained down into all the treasuries, granaries and 

apartments. Because abundant prosperity appeared in the household at the moment of his 

birth, his fortune-tellers, brahmins, parents and kinsman gave Sudhana the name ‘Sudhana’. 

(…) Sudhana, the merchant-banker’s son, had served previous conquerors, planted roots of 

 
237  Le śreṣṭhin possède un statut social situé au-dessus du gṛhapati dans la hiérarchie, le śreṣṭhin correspond à 
une sorte de marchand-banquier, souvent chef d’une corporation marchande. 



92 
 

92 
 

merit, had a noble resolution and intended to follow the good friends. His body, speech, mind, 

actions and intentions were faultless. He was engaged in the purification of the bodhisattva’s 

path, was approaching omniscience, and had become a vessel for the teachings of the 

buddhas. »238 

L’expression traduite par « vessel for the teachings of the buddhas » est « bhājanībhūto 

buddhadharmāṇām », ce qui nous rappelle le passage du Lalitavistara décrivant le Bodhisattva dans le 

corps de sa mère : « ratnabhājanaṃ bodhisatvamātaro ». La déclinaison du terme bhājana dans les 

textes bouddhiques montre que les corps servent de réceptacles au Buddha-Dharma : le respect des 

préceptes bouddhiques est donc rendu visible au travers des hommes vertueux, riches et beaux. Dans 

le Gaṇḍavyūha, chaque chapitre narrant les rencontres de Sudhana avec les kalyāṇamitras mentionne 

les actes méritoires réalisés dans leurs existences antérieures. Leur apparence et leur statut social – 

princesses, rois, courtisanes, śreṣṭhins etc… – indiquent leur niveau d’élévation spirituelle sur la voie 

de l’Eveil et de la Libération. 

 Ainsi, la pratique d’actes méritoires à travers les donations de sculptures, d’argent, d’offrandes 

(et même à travers la circumambulation du stūpa) permet de se garantir des bénéfices d’un point de 

vue du corps, de l’influence économique et sociale et, dans un dernier temps, de l’esprit. Néanmoins, 

l’éloge d’une position sociale supérieure et de récompenses matérielles peut paraître étrange dans le 

contexte d’un texte bouddhique prescriptif si l’on se souvient d’une étape majeure dans la vie du 

Buddha dans sa quête de l’Eveil : sa renonciation au monde à travers le Grand Départ. Śākyamuni ne 

renonce pas qu’aux plaisirs des sens, il abandonne aussi une vie de luxe et de richesses. Le Bouddhisme 

se place donc dans une position ambivalente quant à l’élévation spirituelle des classes sociales les plus 

riches. 

2.3. Le rôle des figures d’influence et de prosélytisme : le roi et la 

courtisane 
Du fait de leur statut social et de leur richesse, le roi et la courtisane sont deux figures 

importantes de la société indienne entre le II° siècle BCE et le II° siècle CE. Bien qu’ils soient des 

personnages très différents du fait de la nature de leurs activités – l’un, masculin, étant sacralisé par 

son pouvoir politique, l’autre, féminin, considéré comme impur par ses activités de plaisirs –, leurs 

activités sont articulées autour de la vie urbaine et mondaine, partageant une forte implication dans 

les réseaux sociaux et dans la vie de cour, ce qui les oppose aux ascètes vivant dans l’isolement dans 

les vihāras. Leurs modes de vie sont également orientés vers la quête d’influence et d’argent, ainsi que 

l’affirme le Kāmasūtra : 

 
238 OSTO, 2008, p. 76-77. 



93 
 

93 
 

« (…) power, in the form of wealth, is the most important goal for a king – because it is the 

basis of social life – and for a courtesan. »239 

Bien que le pouvoir et le luxe aient une importance de taille dans leur quotidien, ils sont 

investis d’un rôle particulier dans le Bouddhisme, ce qui leur vaut une place non négligeable dans les 

représentations, principalement textuelles pour le roi, davantage iconographiques pour la courtisane. 

2.3.1. La figure du roi : des plaisirs des sens au respect des préceptes 

bouddhiques 

2.3.1.1. Le roi : figure d’hybris entre luxe et plaisirs des sens 

Le mode de vie royal a fait l’objet de nombreuses descriptions en dehors du cadre des textes 

bouddhiques : on trouve des éléments concernant la vie de cour dans les épopées – le Mahābhārata 

et le RāMāyāṇa –, dans des pièces de théâtre, les plus connues étant celles de Kālidāsa, ou encore 

dans des traités tels que le fameux Kāmasūtra. Dans ces textes, les éléments mis en valeur dans la vie 

de cour concernent les plaisirs des sens : banquets240, harems, divertissements alliant danse et 

musique241… 

Ce type de description est bien moins présent dans les textes bouddhiques : le roi y est plutôt 

décrit au travers de sa valeur morale, élément sur lequel nous reviendrons bientôt. La seule évocation 

en contexte bouddhique du mode de vie de la cour, fondé sur le luxe et les plaisirs des sens, se trouve 

dans l’iconographie des stūpas. Notons que la figure du roi elle-même n’est que rarement identifiable 

avec certitude. Le relief duquel on peut affirmer qu’il représente un roi se trouve à Kanaganahalli (Fig. 

105) puisque l’inscription d’une légende (« rāyā Asoko »242) l’identifie comme le roi Aśoka. Il est 

représenté dans un léger déhanché, la main sur sa hanche ; il est paré d’un turban brodé, d’imposantes 

boucles d’oreilles, d’un collier et de nombreux bracelets ainsi que d’un cordon lui barrant la poitrine, 

rejoignant le collier à sa ceinture. Il est abrité sous un parasol, tenu par une de ses accompagnatrices ; 

quatre femmes l’entourent, elles aussi parées de bijoux et d’une épaisse ceinture. Si ces attributs 

permettent de supposer son statut royal, aucun élément iconographique particulier ne permet en 

revanche d’identifier précisément le roi Aśoka : ce relief est une représentation stéréotypée du roi, 

identifiable par l’inscription comme une figure spécifique : celle du roi Aśoka. Ce relief est 

particulièrement proche de celui de Sāñcī (Fig. 93) par les parures et l’entourage féminin du roi, 

l’identification qui en est faite est généralement fondée sur l’inscription du relief de Kanaganahalli. Le 

roi y figure en position centrale, vêtu d’un dhoti et possédant les mêmes parures (un turban brodé et 

 
239 DONIGER (tr.), KAKAR (tr.), 2002, KS, I. 2.15. 
240 Ibid., I.4.35. 
241 ALI, 2004, p. 111. 
242 NAKANISHI (éd.), VON HINÜBER (éd.), 2014, KGH Inscr., N2768 & N2773. 



94 
 

94 
 

noué, des boucles d’oreilles, un collier ainsi que des bracelets). S. R. Quintanilla écrit au sujet de ce 

relief : 

« [The] image of an idealized king [was] transformed into the portrait of a historical king, the 

depiction of a general act of gift giving into a real or imagined historical event of a specific kind 

of gift by one individual king. »243 

Mais dans certains reliefs, l’omniprésence de ces critères d’identification (Fig. 106) nous 

indique qu’il s’agit de signes de richesse plus que de royauté : dans ce relief, figurent les membres du 

clan des Śākyas, présentant les attributs que nous avons décrits ; bien qu’ils fassent partie de 

l’aristocratie, ils ne sont pas tous des rois. Le parasol, néanmoins, ne figure pas sur ce relief. Il semble 

donc que le parasol (chattra) soit plus qu’un signe d’appartenance à la classe aristocratique : il apparaît 

comme un attribut exclusivement réservé au roi et au Buddha. Le roi est aussi parfois accompagné 

d’un chasse-mouche (cāmara) (Fig. 18, Fig. 107 à Fig. 109). Enfin, le roi peut être identifiable par un 

véhicule qui le transporte : il peut s’agir d’un cheval (Fig. 16), d’un éléphant (Fig. 18, Fig. 19, Fig. 108, 

Fig. 112), d’un palanquin (Fig. 110, Fig. 111) ou encore d’un char tiré par des chevaux (Fig. 17, Fig. 107, 

Fig. 108, Fig. 113) ou encore par des chameaux (Fig. 114). Il aussi souvent entouré de femmes (Fig. 19, 

Fig. 93, Fig. 105, Fig. 109) ou d’un cortège (Fig. 16 à Fig. 19, Fig. 107, Fig. 108). Ces éléments décrivent 

le roi dans son apparence majestueuse, formelle, officielle, puissante.  

On trouve aussi, quoique plus rarement, des représentations dans lesquelles le roi apparaît 

sous une forme plus humaine, dans l’intimité des harems ou des jardins, se dédiant plus au plaisir des 

sens qu’à l’exercice du pouvoir ou à la démonstration de sa prestance et de son autorité. A Sāñcī, un 

relief (Fig. 115) illustre trois scènes de séduction d’une femme dans un ārāma. Un autre (Fig. 109) met 

en scène un roi assis sur son trône, entouré de femmes qui le servent ou l’observent. Les femmes 

situées autour de lui semblent accéder à ses demandes, l’une d’entre elle est assise sur un tabouret 

d’osier qui n’est pas sans rappeler ceux sur lesquels les femmes se prélassent et jouissent de nourriture 

et de musique sur les ivoires de Begram (Fig. 12). On trouve également le roi à Kanaganahalli dans la 

représentation de jātakas244 (Fig. 116, Fig. 117) : il trône en posture de délassement royal, parfois 

entouré de sa reine ou de ses concubines.  

L’iconographie du roi, entouré de ces belles femmes, peut aisément être confondue avec celle 

de Māra, roi des démons et incarnation de la Tentation des plaisirs des sens. Dans ce relief de Sāñcī 

(Fig. 28), la posture de Māra entouré de ses filles, est la même que celle du roi à Kanaganahalli (Fig. 

117) : assis sur son trône une jambe repliée en lotus, Māra est paré du turban royal, du collier et des 

 
243 QUINTANILLA, 2017, p. 124. 
244 De nombreux jātakas représentés à Kanaganahalli représentent une figure royale trônant sur un trône ou sur 
un tabouret d’osier. Voir ZIN, 2018, Pl. 2, 3, 4, 8, 19, 21, 31. 



95 
 

95 
 

boucles d’oreilles, et un parasol le surplombe. L’iconographie du roi n’est donc pas définie par des 

critères très précis : elle est néanmoins indéniablement liée au luxe. Un personnage présentant les 

caractéristiques que nous avons décrites peut donc être un roi mais peut aussi incarner une figure 

tentatrice et malfaisante telle que Māra, car il s’inscrit dans un contexte de jouissance des plaisirs des 

sens. 

La représentation des figures royales dans l’iconographie bouddhique, bien plus souvent mise 

en valeur dans les textes, a ici une valeur narrative et non une valeur ornementale comme les figures 

féminines. Elle s’inscrit en effet plus souvent dans des scènes narrant des jātakas ou des épisodes de 

la vie du Buddha. Elle ne fait jamais l’objet d’une sculpture monumentale dans l’architecture des 

stūpas : la présence de figures royales sur les édifices religieux illustre en elle-même la tension entre 

les modes de vie du luxe et de l’ascétisme, entre l’exercice du pouvoir et la pratique des préceptes 

bouddhiques245, ne paraît-il donc pas paradoxal de louer une figure d’importance politique et sociale 

dont les pratiques ne correspondent pas aux recommandations bouddhiques ? Qu’en est-il alors d’un 

roi bouddhiste ? Robert Lingat s’interroge : 

« lorsque le roi est lui-même bouddhiste, comment peut-il concilier les devoirs de sa charge, 

qui le tiennent attaché au monde, avec sa foi religieuse, qui l’engage à y renoncer ? »246 

Cette tension entre idéologie et pratiques – entre détachement et attachement, entre 

ascétisme et vie de luxe – est résolue à travers le concept bouddhique de cakravartin. 

2.3.1.2. Le roi comme figure laïque du Dharma : le cakravartin 

Le concept de monarque universel est décrit dans les textes bouddhiques au moment de la 

naissance du jeune Śākyamuni par le discours prophétique d’un prêtre nommé Naradatta : 

« A jewel has come into this world! In the city of Kapilavastu, in the household of King 

Śuddhodana, a prince has been born. He shines with the light of merit, is worshiped by 

everyone, and is beautifully adorned with the thirty-two marks of a great being. If he remains 

in his palace, he will become a universal monarch who commands the four armies. He will be 

a victorious and pious Dharma king with the necessary strength to govern. He will also have 

seven precious possessions, which are the precious wheel, the precious elephant, the precious 

horse, the precious wife, the precious jewel, the precious steward, and the precious minister. 

He will beget one thousand sons, who will all be heroic, brave, handsome, and triumphant. By 

his innate strength, he will subdue and conquer the entire world and its oceans without using 

force or weapons, and in a way that accords with the doctrine. [F.55.a] In this way the entire 

world will be his kingdom. If, however, he leaves his home and goes forth as a renunciant, he 

will become a thus-gone one, a worthy one, a completely perfect buddha. He will become a 

teacher and a guide who is independent of others and renowned throughout the world. »247  

 
245 LINGAT, 1989, p. 15. 
246 Ibid., p. 16. 
247 THE DHARMACHAKRA TRANSLATION COMMITTEE (tr.), 2013, Lal, Chapter 7, p. 73-74, [102]. 



96 
 

96 
 

Plusieurs éléments dans ce passage doivent attirer notre attention : d’abord la notion de 

mérite et les trente-deux marques qui en découlent puis la notion de dharmarāja. 

Cet extrait sous-entend que les statuts de cakravartin et de buddha sont deux issues possibles 

des mêmes mérites karmiques. La récompense se manifeste notamment au travers des trente-deux 

marques du Grand Homme (mahāpuruṣalakṣaṇa) que nous avons déjà mentionnées plus haut : le 

cakravartin et le buddha incarnent donc la beauté, la richesse matérielle et la vertu. La description du 

cakravartin Mahāprabha dans le Gaṇḍavyūha, par exemple, est en effet très semblable à celle du 

buddha : 

« Seated cross-legged on that great Dharma throne was King Mahāprabha, whose body was 

adorned by the thirty-two signs of a great being. His body was beautified by the complete 

variety of the eighty features of a great being. He was like a mountain of gold. He was adorned 

with an array of various jewels. He shone magnificently like the disk of the sun. He was lovely 

to look at like the disk of the full moon. He was beautiful like Brahmā in the midst of his retinue 

of Brahmā devas. He was like the ocean, possessing an accumulation of the jewels of the 

infinite qualities of the Dharma. Like a great cloud he emitted the thunder that was the nature 

of the Dharma. Like the sky he was adorned by the stars of the ways of the Dharma. Like 

Sumeru his image appeared in the minds of the ocean of the four classes of beings. Like an 

island of jewels he was a ground filled with the jewels of various knowledges. »248 

Du fait de leurs statuts et de leurs caractéristiques similaires, ils sont honorés de la même 

manière : on leur offre des objets de luxe – parfums, femmes, musique – à la différence près que le roi 

se voit aussi offrir des étoffes précieuses et des mets raffinés – ce que le Buddha refuse, n’acceptant 

que les donations de tissu et de nourriture dont il a réellement besoin. 

Leur différence réside, d’un point de vue spirituel, dans le fait que le cakravartin, vivant dans 

le monde, n’atteindra pas la Libération et se condamne à rester dans le cycle des existences, au risque 

de la rétrogradation karmique, le buddha, vivant hors du monde par son ascétisme et par sa vie dans 

le Saṅgha, atteindra le parinirvāṇa : 

« [Le] devoir de compassion [du cakravartin] est de rester dans le monde, d’abord pour 

protéger la communauté par les moyens dont seul il dispose, ensuite pour répandre parmi ses 

sujets l’enseignement du Bouddhisme et les guider par son exemple vers le chemin du salut. 

Par là même il se condamne à rester dans le samsara, dans le cycle des renaissances dont 

l’ordination monastique contribuerait à le libérer plus tôt. Mais, grâce à cette abnégation, il 

accomplit des actes méritoires qui porteront fruit dans ses existences ultérieures et le feront 

ainsi progresser dans l’échelle des êtres. »249 

Les devoirs du cakravartin et du buddha sont aussi semblables : le cakravartin doit suivre les 

principes bouddhiques, malgré son mode de vie fondé sur le pouvoir et le luxe. Afin de conserver et 

 
248 ROBERTS (tr.), 2021, Gv, 21.15. 
249 LINGAT, 1989, p. 16. 



97 
 

97 
 

d’accumuler des mérites, ces deux êtres vertueux orientent leurs actes dans la transmission du 

Dharma, i.e. de la Loi bouddhique. Le cakravartin et le buddha ont tous deux mis en branle la roue du 

dharma (dharmacakra) : ils ont enclenché une revolutio par le caractère exceptionnel de leur statut, 

de leurs qualités et de leurs enseignements. Une épithète fréquemment utilisée pour qualifier leur rôle 

de modèle dharmique est d’ailleurs dharmarāja : ils sont les incarnations du Dharma250, et ont pour 

mission de pratiquer et de faire respecter la Loi bouddhique, en utilisant les pouvoirs mis à leurs 

dispositions – la beauté physique pour charmer ou pour convaincre251, l’illusion pour effrayer252 ou 

pour révéler253. Le cakravartin est, pour reprendre l’expression de Robert Lingat, un « double laïc du 

Buddha »254 car il symbolise l’association de la pratique dharmique avec la vie laïque, le Buddha avec 

la vie ascétique et monastique255. Si le roi doit se comporter en dharmarāja, un certain nombre de 

pratiques plus concrètes lui sont recommandées par certains textes prescriptifs bouddhiques et dont 

témoigne l’iconographie des stūpas. 

2.3.1.3. Le roi comme modèle de conduite à travers le dāna 

Un certain nombre de textes bouddhiques sont explicitement adressés au roi, ce sont des 

rājaparikathā, des discours de recommandations concernant les règles de conduite que le roi doit 

suivre afin de régner selon la Loi bouddhique. Parmi ces textes, on trouve notamment la Ratnāvalī et 

 
250 Le cakra est un de leurs attributs physiques : les cakra sous la plante des pieds constituent l’un des lakṣaṇas. 
Le cakravartin est aussi détenteur du cakraratna, i.e. du joyau de la Roue, parmi les saptaratnas que possède 
tout monarque universel ; le buddha voit ses temples marqués d’un cakra en guise d’aṣṭamaṅgala.  
251 La beauté du Buddha agit comme une preuve de sa vertu aux yeux des auditeurs perplexes : 

« [T]he Buddha’s physical endowments (…) are essential components of his persona and play a crucial 
rôle in his conversion activities. His audience expects that a buddha will possess the physical 
characteristics of a great man, and skeptics can be convinced only by a display of all of them. They prove 
that he is the ‘’ultimate man’’ and that he has perfected both wisdom and morality. » (POWERS, 2010, 
p. 73.) 

252 Le Gaṇḍavyūha fait référence à un roi possédant les marques (lakṣaṇa) du Grand Homme : le roi Anala de 
Tāladhvaja, qui ordonne des exécutions. Il est ensuite mentionné que ces exécutions ne sont que des illusions 
visant à effrayer le peuple et à empêcher les mauvaises actions : 

« Noble one, in order to guide, ripen, control, and benefit these beings, motivated by great compassion 
I manifest the illusory images of executioners, [F.26.b] through which I execute the illusory images of 
the condemned. I make the illusions of those who punish and execute in various ways the illusions of 
those who have followed a path of bad actions. I also emanate those who experience the unendurable 
sufferings of having their feet, hands, noses, ears, limbs, smaller parts, and heads cut off. When the 
beings who live in my realm see that, they become distressed, afraid, and terrified. After that, they are 
careful to avoid committing bad actions. 
     Noble one, when in that way I have used that method and see that these beings are distressed, 
terrified, and alarmed, I then turn them away from the path of the ten bad actions, cause them to 
possess the path of the ten good actions, and establish them in the path to omniscience, which is the 
ultimate attainment of joy and happiness and the cessation of all suffering. » (ROBERTS (tr.), 2021, Gv, 
20.27-28.) 

253 Dans la légende de Hārītī, le Buddha dissimule le dernier fils de la yakṣī afin de lui faire comprendre la peine 
que ressentent les familles dont elle mange les enfants uniques. 
254 LINGAT, 1989, p. 16. 
255 Voir aussi STRONG, 1989, p. 72. 



98 
 

98 
 

le Suhṛllekha, tous deux attribués à Nāgārjuna et datés aux alentours des II°-III° siècles. Dharmamitra256 

considère ces deux textes comme deux versions de l’enseignement de Nāgārjuna à un roi Sātavāhana, 

transmises à des moments différents et adaptées à son niveau d’étude des préceptes bouddhiques. La 

Ratnāvalī accentue en effet davantage le rôle sacré du roi devant se comporter en bodhisattva, 

retardant sa Libération finale par compassion envers les êtres. Il doit par exemple, en usant de ses 

richesses, subvenir aux besoins des plus pauvres – mendiants et moines – en leur fournissant de quoi 

manger, boire, et de quoi diminuer les souffrances du corps : 

« \ Until you have given to monastics and beggars 

\ Seasonally-appropriate food and drink, 

\ As well as produce, grain, and fruit, 

\ You should not partake of them. 

\ At the sites of the water-vessels 

\ Place shoes, umbrellas, water-filters, 

\ Tweezers for removing thorns, 

\ Needles, thread, and fans. »257 

Certaines recommandations concernent précisément les plaisirs des sens et le détachement 

que doivent pratiquer les rois : 

« \ Although Universal Monarchs rule 

\ Over the four continents, their pleasures 

\ Are regarded as only two— 

\ The physical and the mental. 

\ Physical feelings of pleasure 

\ Are only a lessening of pain. 

\ Mental pleasures are made of thought, 

\ Created only by conceptuality.  

\ All the wealth of worldly pleasures 

\ Are just a lessening of suffering, 

\ Or are only [creations of] thought, 

\ Hence they are in fact not meaningful.  »258 

Ainsi, les plaisirs des sens doivent être abandonnés car ils sont des créations de l’esprit. 

Néanmoins, on se doute que, dans la pratique, les rois ne faisaient pas vœu d’abstinence : une certaine 

tolérance à l’égard des plaisirs des sens était pratiquée, laissant au roi une certaine liberté, tant que 

les plaisirs auxquels il s’adonnait ne l’empêchaient pas d’exercer son pouvoir dans le respect des 

préceptes bouddhiques et de pratiquer un certain détachement – i.e. un état de non-dépendance – 

vis-à-vis du luxe de son mode de vie. Le détachement du roi vis-à-vis des plaisirs de la chair et de 

 
256 DHARMAMITRA (tr.), Suhṛ, p. 16-17. 
257 HOPKINS (tr.), RIMPOCHE (tr.), 2009, Rā, L4b, L5(1), L6(b), 244-245. 
258 Ibid., L6(a), L7:1, L8a-b, 346-348. 



99 
 

99 
 

l’argent transparaît dans un passage de l’Aśokāvadāna : il raconte comment la reine Tiṣyarakṣitā, 

épouse d’Aśoka, est devenue jalouse de l’arbre de la Bodhi auquel le roi faisait de nombreuses 

offrandes de pierres précieuses et a fait appel à une sorcière pour s’en débarrasser. 

« (…) she thought : ‘’Although the king pursues his pleasure with me, he sends all the best 

jewels to Bodhi’s place !’’ She therefore asked a Mātanga woman259 to bring about the 

destruction of ‘’Bodhi, her rival.’’ »260 

Ce passage montre bien que le cakravartin (à travers l’idéalisation d’Aśoka) s’inscrit à la fois 

dans un contexte de vie de cour puisqu’il possède un harem peuplé de reines et de concubines, et dans 

un contexte de dévotion à travers les hommages et les donations rendus aux sites sacrés du 

Bouddhisme. Il présente également le roi Aśoka comme étant détaché de la vie mondaine et du luxe – 

par la jalousie de son épouse et par les offrandes de pierres précieuses – et comme étant attaché aux 

lieux et aux objets de cultes : la suite du texte indique qu’il est réellement affecté par la destruction de 

l’arbre, ce qui pousse la reine à implorer la sorcière d’inverser le sort et de redonner à l’arbre toute sa 

force et sa vigueur. Cet extrait témoigne donc d’une sorte de hiérarchie des priorités : l’arbre de la 

Bodhi mérite plus de présents que la reine, il mérite aussi plus d’hommage, du fait qu’il incarne la 

figure du Buddha261 et sa vertu morale. Ainsi, lorsque les sens sont sollicités par des offrandes, le 

destinataire change : les offrandes royales incarnent le passage d’une sensorialité égoïste – les plaisirs 

du mode de vie luxueux des rois – à une sensorialité altruiste – les offrandes sensorielles orientées 

vers le Buddha ou vers le Saṅgha262. 

Le Suhṛllekha mentionne, comme le Śikṣāsamuccaya et la Prasenajitparipṛcchā, l’importance 

des donations royales à la communauté bouddhique afin d’entretenir les avantages liés aux 

accumulations de mérites : il considère l’acte de donation ou de générosité comme l’une des Six 

 
259 On remarque que le caractère malfaisant est une nouvelle fois attribué à un personnage féminin, le terme 
mātanga pouvant se référer à une femme située tout en bas de l’échelle des castes (Voir : MONNIER-WILLIAMS, 
1872, « mātaṃga »). 
260 STRONG, 1989, p. 257. 
261 Ce passage fait en quelque sorte l’objet d’une représentation non figurée – littéraire – du Buddha : l’arbre est 
même personnifié sous la forme d’un « rival » par la reine. 
262 Bien que les offrandes sensorielles au Buddha ou à la communauté bouddhique soient de nature altruiste, 
elles permettent, nous l’avons mentionné plus haut, de cumuler des mérites qui retourneront au donateur sous 
la forme de récompenses physiques, matérielles ou morales : 

« \ (17) Through offering series of lamps at monuments 
\ And through offering lamps in dark places 
\ As well as the oil for them 
\ You will attain the divine eye. 

\ (18) Through offering musical instruments and bells 
\ For the worship of monuments 
\ And through offering drums and trumpets 
\ You will attain the divine ear. » (HOPKINS (tr.), RIMPOCHE (tr.), 2009, Rā, L3(6), L4b, 1, 292-293.) 



100 
 

100 
 

Perfections (pāramitā), c’est la dānapāramitā, que Nāgārjuna considère comme la principale source 

de mérites263 : 

« Of all one produces which might constantly follow on after us, 

It is giving which is most supreme. »264 

Le roi apparaît comme un modèle des Six Perfections, en particulier de la dānapāramitā : 

« Whichever wood or other material is used to sculpt a buddha image, 

The wise are all inspired by it to make offerings. »265 

Dans certains récits tels que l’Aśokāvadāna, l’acte royal de donation aux moines se manifeste 

sous deux formes : l’offrande routinière de robes et de nourriture et l’organisation plus exceptionnelle 

d’évènements tels que le pañcavārṣika266, i.e. un festival quinquennal de dāna au Saṅgha. Ce festival, 

né de la volonté d’Aśoka à la suite de l’incident causé par la reine Tiṣyarakṣitā, est une célébration de 

l’arbre de la Bodhi : il est baigné dans de l’eau parfumée – un mélange d’eau et de lait, infusé de santal, 

de safran et de camphre. Le festival s’articule autour d’une donation d’argent à la communauté 

monastique et, surtout, autour de l’abandon de son harem, de ses ministres, et même de son jeune 

fils Kunāla267 – ces éléments rappellent en partie les saptaratnas268 – en signe de d’engagement envers 

la communauté bouddhique. En renonçant à ses insignes royaux, le roi reproduit l’épisode du Grand 

Départ durant lequel le Bodhisattva a renoncé à la vie de luxe pour vivre dans l’ascétisme. Selon Strong, 

cet épisode symbolise la séparation des deux Roues du Dharma : celle de la voie laïque du cakravartin, 

celle de la voie monastique du buddha. A travers ce type de célébration – l’acte de donation y étant 

central – entre le roi et la communauté monastique, John Strong voit un rapport d’échange : 

« The king, through his sponsorship in the form of donations and protection, materially 

supported the sangha in exchange for its Dharma – its sermons, advice, and ethical 

backing. »269 

Ces actes de donation sont également enregistrés par le biais d’inscriptions ou d’illustrations 

sculptées, intégrés dans l’architecture des stūpas. A Kanaganahalli, Sonya R. Quintanilla a identifié des 

reliefs représentant des actes de donation par des figures de la royauté. Elle repère des stèles similaires 

dans lesquelles on peut identifier des donateurs royaux, notamment grâce à leurs parures et à leur 

moyen de transport : deux sortes de palanquin (Fig. 110, Fig. 111), un éléphant (Fig. 112), un char tiré 

 
263 DHARMAMITRA (tr.), 2009, Suhṛ, traduction de Yijing, p. 168, note n°49. 
264 Ibid, traduction de Saṇghavarman, T6. 
265 Ibid., traduction de Yijing, T2. 
266 STRONG, 1989, p. 265-266. 
267 Ibid., p. 266. 
268 Les sept joyaux du cakravartin sont : la roue (cakra), l’éléphant (hastin), le cheval (aśva), la pierre précieuse 
(maṇi), la femme (strī), le notable (gṛhapati) et le général (pariṇāyaka). Voir BAREAU, 1962, p. 14. 
269 STRONG, 1989, p. 72. 



101 
 

101 
 

par des chevaux (Fig. 113), et un autre tiré par des chameaux (Fig. 114)270. Néanmoins, les inscriptions 

accompagnant ces reliefs ne correspondent pas à l’identification qui en est faite par Quintanilla. Elle 

remarque en effet que ces inscriptions identifient le personnage royal comme des vénérables (aya), 

nommés comme les cinq Theras, des moines missionnaires de la secte des Hemavatas : selon elle, les 

inscriptions ont fait l’objet d’un ajout ultérieur, réinterprétant les reliefs a posteriori. Pour Monika 

Zin271, la représentation des moines dans de tels véhicules, ornés de telles parures, ne paraît pas si 

improbable : elle explique que les moines n’étaient pas représentés dans les sites bouddhiques 

antérieurs à l’époque Sātavāhana. Ainsi, les sculpteurs, n’ayant jamais eu à effectuer de reliefs 

représentant des moines par le passé, auraient décidé de les représenter sous la forme de donateurs 

aux attributs royaux : le luxe de leurs parures ferait ainsi écho métaphoriquement à la richesse 

spirituelle de leur statut. Néanmoins, d’autres moines sont représentés sur le même site et sont vêtus 

d’une simple robe monastique. L’identification de ces figures comme des moines n’est finalement 

prouvée que par les inscriptions. D’un point de vue purement iconographique, il s’agit de figures 

royales. Quintanilla tente également de comprendre quelle était la place de ces sculptures dans 

l’architecture du stūpa. Elle en situe au moins trois dans l’encadrement des toraṇa, accompagnées de 

représentations du roi dans un cadre palatial (Fig. 116, Fig. 117) que nous avons mentionnées plus 

haut. Elle écrit : 

« These royal scenes, I would argue, could have functioned as a visual formula in the same way 

that donative inscriptions at early Buddhist sites had formulaic beginnings and endings. 

Inscriptions began with Siddhaṃ || for “Success!” and ended with a variety of phrases meaning 

“for the sake of” the welfare of mother and father, more children, the whole family, or the 

whole world. These ideas of success and prosperity can be visually stated in a scene of an 

idealized male figure at ease among fertile women or a king modeling the actions that lead to 

success and prosperity, namely, worshipping the Buddha and giving donations to the Buddhist 

community. »272 

L’acte de donation par une figure royale à la communauté monastique est lui-même 

représenté dans un relief du même site (Fig. 118) : on y voit un une figure royale – reconnaissable à 

ses riches et nombreuses parures ainsi qu’au parasol qui le surplombe et identifiable comme le roi 

Sātakarṇi par l’inscription – versant le contenu d’une cruche à eau (bhṛṇgāra) sur les mains d’un moine 

– identifiable à sa robe et à son crâne tondu273. Un petit personnage féminin tient sur sa tête une 

 
270 QUINTANILLA, 2017. 
271 ZIN, 2018, p. 88-89. 
272 QUINTANILLA, 2017, p. 124. 
273 On remarque que les moines sont représentés dans leur apparence ascétique et non dans une sorte de 
métaphore de la vertu sous les traits de la richesse, ainsi que M. Zin (2018) le suppose. On peut néanmoins 
imaginer qu’une figure royale et un moine ne peuvent être représentés de la même manière et doivent par 
conséquent être différenciés dans l’image. 



102 
 

102 
 

corbeille contenant des lotus à offrir aux moines. La représentation de cette action de donation au 

Saṅgha présente la figure royale en modèle de conduite et invite les dévots à l’imiter : 

« These scenes of prosperity would have connoted to visitors—many of whom may have been 

potential converts to Buddhism—that this Great Caitya dedicated to this Bhagavān, or Lord, 

was worthy of worship even by kings, and that giving gifts to the monastic community to 

embellish the site and worshipping there would lead to prosperity and the promise of 

abundant offspring. »274 

 Ainsi, le roi, bien qu’il incarne, dans son sens profane, le luxe et le plaisir des sens, est considéré 

dans le Bouddhisme comme l’incarnation de l’idéal du cakravartin : par son statut témoignant des 

mérites accumulés dans ses existences antérieures et par sa proximité physique et spirituelle avec le 

Buddha, il est digne d’être honoré et a le devoir moral de pratiquer les préceptes bouddhiques, parmi 

lesquels le dāna. L’acte d’offrandes et de donation par le roi à la communauté monastique permet 

donc, dans un rapport d’échange, de subvenir aux besoins matériels du Saṅgha, de recevoir ses conseils 

mais aussi de promouvoir le lien entre l’Etat et la religion bouddhique grâce à la représentation 

iconographique de donations royales, présentant le roi comme un modèle de conduite. Grâce à leurs 

intérêts réciproques, le roi légitimise donc son pouvoir par le respect des conseils et des préceptes de 

la communauté monastique qui légitimise à son tour son influence sur les dévots grâce au soutien 

financier de l’Etat et grâce à la représentation iconographique d’un souverain démontrant un 

engagement exemplaire envers les moines. 

Si le roi fait partie d’une hiérarchie sociale qui est justifiée par une hiérarchie karmique et 

spirituelle dans le Bouddhisme – y compris dans les textes –, la courtisane, une autre figure profane 

de la société indienne, est généralement dénigrée pour ses activités centrées sur la quête d’argent et 

de plaisir. Néanmoins, elle est investie d’un rôle prosélyte qui n’est pas officialisé dans les textes 

canoniques. La courtisane possède, de ce fait, un statut particulièrement ambigu. 

2.3.2. La courtisane : figure de vice ou femme d’influence ? 

2.3.2.1. Une féminité tantôt louée, tantôt critiquée 

La figure de la courtisane (gaṇikā) est longuement décrite dans le Livre VI du Kāmasūtra. 

Certains éléments évoquent son mode de vie, très mondain, très social. Elle y est considérée comme 

une femme jouissant d’une certaine popularité dans la ville : elle est amie des hommes de différentes 

professions tels que les policiers, les danseurs, les marchands de vin, les parfumeurs, etc… Elle organise 

des banquets (goṣṭhī), où se mêlent les plaisirs des cinq sens :  

« A salon takes place when people of similar knowledge, intelligence, character, wealth, and 

age sit together in the house of a courtesan, or in a place of assembly, or in the dwelling-place 

 
274 QUINTANILLA, 2017, p. 124. 



103 
 

103 
 

of some man, and engage in appropriate  conversation with courtesans. There they exchange 

thoughts about poems or works of art, and in the course of that they praise brilliant women 

whom everyone likes, and they bring in women who love all men equally. They have drinking 

parties at one another’s house. There the courtesans get the men to drink, and drink after 

them, wine made from honey, grapes, other fruits, or sugar, with various sorts of salt, fruit, 

greens, vegetables, and bitter, spicy , and sour foods. »275 

La courtisane est présentée comme une propriétaire instruite et fortunée et comme une 

femme d’influence, fournissant à ses invités de quoi satisfaire tous leurs désirs. En femme prodigue, 

elle incarne, comme les figures féminines sur pilier, l’abondance, la prospérité et la satisfaction des 

désirs de celui qui la fréquente. Cette description nous rappelle en effet de nombreux reliefs que nous 

avons déjà étudiés plus haut : si les courtisanes de cet extrait devaient être représentées dans une 

image, le sculpteur leur donnerait pour attributs les signes de la richesse et de la beauté – des bijoux 

(Fig. 62 à Fig. 66) – mais aussi des objets en lien avec leurs activités – des cruches (Fig. 83, Fig. 85, Fig. 

86, Fig. 88, Fig. 89), des fruits (Fig. 81, Fig. 83), des plateaux de nourriture (Fig. 81, Fig. 85, Fig. 86), des 

miroirs (Fig. 64, Fig. 65, Fig. 67, Fig. 68). Un autre passage du Kāmasūtra montre que la courtisane 

jouissait d’une certaine popularité et participait activement à des activités mondaines telles que les 

combats d’oiseaux, la musique ou le théâtre :  

« Under the pretext of a quail-fight, cock-fight, or ram-fight, or of hearing a parrot or a mynah 

talk, or of a theatrical spectacle or some art, the libertine brings the man to her home, or her 

to his. »276 

Dans ce passage, l’évocation des oiseaux et de leur chant n’est pas sans rappeler les figures 

féminines sur pilier de Bhūteśvara (Fig. 35, Fig. 36) qui portent un oiseau sur leur épaule. Cet extrait, 

par la sollicitation de l’ouïe, soutient l’idée que les oiseaux représentent symboliquement la voix ou le 

son agréable dans l’iconographie, ainsi que nous l’avions supposé dans la première partie. Comme la 

voix du Buddha, celle de la courtisane est un instrument de séduction : la voix permet de capter 

l’attention d’une audience et de la séduire par un discours. De plus, la présence des oiseaux dans le 

Kāmasūtra et sur les bas-reliefs est un écho à certains savoirs et à certaines pratiques maîtrisées par 

les courtisanes. Leur influence dans la société mondaine est également justifiée par leur connaissance 

des soixante-quatre arts277. Dans l’iconographie, certaines figures féminines réalisent des actions que 

l’on peut mettre en relation avec certains de ces soixante-quatre arts : la maîtrise des instruments de 

musique (Fig. 20. Fig. 21, Fig. 26), le chant, la danse (Fig. 20, Fig. 21), l’assemblage et la préparation des 

parfums (Fig. 87), la mise en place des bijoux (Fig. 62 à Fig. 66), la préparation des boissons – dont celle 

du vin – (Fig. 82, Fig. 83, Fig. 88), la connaissance des combats d’oiseaux, l’enseignement du langage 

 
275 DONIGER (tr.), KAKAR (tr.), 2002, KS, I.4.19-23. 
276 Ibid., VI. 1.25-26. 
277 Ibid., I. 3.15. 



104 
 

104 
 

aux oiseaux (Fig. 35, Fig. 36), l’élaboration de coiffures (Fig. 68), la capacité à nourrir les arbres278 (Fig. 

22, Fig. 75 à Fig. 77), la formation de bouquets fleuris (Fig. 49), l’application de poudres colorées (de 

maquillage donc) (Fig. 67), etc… Ainsi, les figures féminines sur pilier de l’école de Mathurā 

représentent sans doute des courtisanes et la diversité de leurs pratiques. D’après cette analyse, 

même les śālabhāñjikās/aśoka dohadas de Bhārhut ou de Sāñcī pourraient être identifiées comme des 

courtisanes du fait de leur contact avec l’arbre qui induit, nous l’avons vu, un : 

« concept of cross-fertilization between women and plants, both linked by the all-important 

principle of fecundity »279 

En pratique, cette « fertilisation croisée » peut donc faire simplement écho au jardinage, l’un des 

soixante-quatre arts maîtrisés par les courtisanes : partageant un fort lien avec la Terre, les femmes, 

incarnant la fertilité et la procréation, avaient sans doute un statut plus propice à l’entretien de la 

végétation. On constate que le lien entre la femme et la végétation se manifeste également en la figure 

de la courtisane. 

 Le Kāmasūtra précise que la maîtrise de ces soixante-quatre arts est réservée aux femmes de 

la haute société, en particulier aux épouses de notables, aux femmes du harem royal et aux courtisanes 

« de luxe » (gaṇikā), distinguées des simples courtisanes (veśyā) en le fait que les gaṇikās bénéficient 

d’un statut social plus élevé que les veśyās et qu’elles sont au service du roi : 

« A courtesan who distinguishes herself in these arts 

And who has a good nature, beauty, and good qualities, 

Wins the title of Courtesan de Luxe 

And a place in the public assembly. 

The king always honours her, 

And virtuous people praise her. 

Men seek her, approach her for sex, 

And she is a standard for other courtesans to strive for. »280 

La gaṇikā est donc la courtisane de la haute société, ce qui lui vaut le respect d’une grande partie de 

la population. Elle est décrite comme pourvue de nombreuses qualités : 

« The woman’s qualities (…) are these :  the woman is beautiful, young, with auspicious marks, 

sweet, in love with good qualities but not with money, by nature inclined to love and sex, with 

a steady mind, true to one type, a seeker of special things, never living in a greedy way, and 

fond of salons and the arts. The following are the common qualities that the woman has, in 

addition : intelligence, good character, good behaviour, honesty, gratitude, the ability to see 

far and long, no habit of interrupting or contradicting, a knowledge of the right time and place, 

 
278 Cette pratique que l’on imagine proche du jardinage est exprimée à travers cette expression assez floue que 
l’on peut aisément relier à la pratique de l’aśoka-dohada : par l’application de son pied à la base de l’arbre, la 
femme est capable de le faire fleurir. 
279 DEHEJIA, 2009, p. 86. 
280 DONIGER (tr.), KAKAR (tr.), 2002, KS, I. 3.17-18. 



105 
 

105 
 

and urbanity. And she is free from depression, excessive laughter, malignant gossip, verbal 

abuse, anger, greed, dullness and fickleness. »281 

Sa description physique, associant beauté, jeunesse et signes de bon augure rappellent les 

figures féminines des piliers des stūpas que nous avons décrites dans la première partie. Ces critères 

décrivent en effet un idéal de beauté et de séduction.  

Dans les textes bouddhiques en revanche, la femme – dont la courtisane représente les aspects 

à leur paroxysme – est dépeinte de manière beaucoup plus péjorative : elle est en effet, par nature, 

incarnation du vice et de l’impureté. Nous avons déjà mentionné que la considération négative des 

femmes est le fruit d’une pensée concernant l’héritage karmique : le statut de femme est justifié par 

des méfaits accomplis dans ses existences antérieures. La figure de la femme pleine de vices trouve 

dans le Bouddhisme son incarnation à travers les filles de Māra que nous avons déjà évoquées : elles 

sont des figures de tentation, de corruption, dont le seul objectif est de détourner les hommes 

vertueux de la voie de l’Eveil. D’un point de vue plus humain et concret, la dimension impure et 

immorale de la femme profane d’après le Bouddhisme apparaît par exemple au travers de règles 

monastiques qui concernent les nonnes. Dans le Suttavibhaṅga282, elles doivent expier certains péchés 

liés aux pratiques des femmes de notables  – pratiques qu’avaient aussi les courtisanes – qui jouissent 

des plaisirs des sens (seyyathāpi gihiniyo kāmabhoginiyo) : elles ne peuvent assister à des festivals, ni 

aller voir de la danse, du chant ou de la musique (X), elles ne peuvent porter des jupons (LXXXVI), ni se 

parer de bijoux (LXXXVII), ni se baigner dans de l’eau teintée et parfumée (LXXXVIII), ni dans de l’eau 

de sésame moulu (LXXXIX), ni se faire oindre ou masser (XC-XCIII). 

Dans un autre récit, narré par Gregory Schopen283, le moine Aniruddha a fait inscrire son bol 

de son nom afin qu’il ne soit pas confondu avec celui de son disciple. Ce dernier, prête par mégarde le 

bol de son maître au laïc qui leur avait offert le repas. Cet homme utilisa le bol d’Aniruddha pour offrir 

de la nourriture et des parfums à sa courtisane favorite. Celle-ci, en nettoyant le bol, considéra l’avoir 

souillé, et afin de lui redonner sa pureté, enduit le bol de parfums et le remplit de fleurs. Elle plaça le 

bol sur un petit autel. Lorsqu’un de ses amants arriva chez elle, la courtisane lui demanda d’honorer le 

bol, mais son amant lut l’inscription et accusa la courtisane de corrompre les moines. La courtisane, 

car elle incarne les plaisirs des sens, se situe donc à l’opposé de la figure de l’ascète et est vue comme 

une tentatrice. 

 
281 Ibid., VI. 1.13-14. 
282 HORNER (tr.), 1969, BVb, Pācitiya X, LXXXIV à XCIII. 
283 SCHOPEN, 2004, p. 22-23. 



106 
 

106 
 

Dans certains textes, on comprend quelle vision les moines bouddhistes pouvaient avoir des 

courtisanes. Dans le Ratnāvalī, les femmes sont décrites comme des corps impurs et inspirant le 

dégoût : 

« \ Just as it is not fit to desire 

\ Filth although it has a good color, 

\ Is very fresh, and has a nice shape, 

\ So is it with a woman's body. 

\ How could the nature of this putrid corpse, 

\ A rotten mass covered outside by skin, 

\ Not be seen when it looks 

\ So very horrible? 

\ "The skin is not foul, 

\ It is like a garment." 

\ Like a hide over a mass of impurities 

\ How could it be clean ? »284 

L’horreur des corps féminins et le dégoût qu’ils suscitent sont également rapportés dans 

certains récits bouddhiques, ainsi que nous l’avons déjà constaté : dans l’épisode du Sommeil des 

Femmes, les courtisanes du Bodhisattva sont décrites comme les cadavres d’un cimetière : 

« The Bodhisattva looked at the retinue of consorts, who were lying there on the floor looking 

utterly revolting, and he had the impression that he was indeed in a cemetery. »285 

Après les avoir vues belles toute sa vie, Śākyamuni les voit désormais dans toute leur 

mortalité : ces femmes n’ont désormais pour lui aucun attrait, elles lui inspirent le dégoût. Ce passage 

sous-entend que ce regard de Śākyamuni sur son harem est un regard sur la véritable condition 

humaine. Les ornements du corps qui donnent l’impression de beauté ne sont donc que des masques, 

trompant et aveuglant les êtres de désir. Cette idée transparaît également dans un récit de 

l’Aśokāvadāna. Dans l’histoire286 de la rencontre entre le jeune Upagupta, vendeur de parfums, et la 

courtisane Vāsavadattā, la servante de cette dernière s’en va acheter des parfums et revient auprès 

de sa maîtresse en vantant la beauté du jeune homme qui les lui a vendus. La courtisane, éprise, envoie 

sa servante proposer ses services à Upagupta et l’inviter chez elle. Le vendeur de parfums refuse, disant 

que viendrait le moment de leur rencontre. Plus tard, Vāsavadattā commet un meurtre : elle assassine 

son amant afin de se rendre disponible pour un autre prétendant plus fortuné. La courtisane fut punie 

pour son crime et se vit couper les pieds, les mains, les oreilles et le nez. C’est dans cet état 

qu’Upagupta la rencontre. Il observe sa nature véritable en ce corps mutilé : 

 
284 HOPKINS (tr.), RIMPOCHE (tr.), 2009, Rā, L10b, L11(2), L12a, 159-161. 
285 THE DHARMACHAKRA TRANSLATION COMMITTEE (tr.), 2013, Lal, Chapter 15, p. 153, [207]. 
286 Cette histoire apparaît dans deux ouvrages de John STRONG : 1989, p. 179-184 ; 1994, p. 76-77. 



107 
 

107 
 

« When her body was covered with excellent clothes and bedecked with variegated 

ornaments, then it was better for those who have turned away from rebirth, and are set on 

libération, not to see her. But now that she has lost her pride, her passion and her joy, and has 

been wounded with sharp swords – this is the time to see her form in its true intrinsic 

nature. »287 

« Seeing forms that are beautiful on the outside, a fool is attracted to them. Knowing them to 

be corrupt on the inside, a steady man remains indifferent. (…) A foul odor is covered up by 

various perfumes which themselves are piles of impurity. A change may be brought about 

externally by ornaments and garments and other things, and impurities such as sweat, 

moisture, and dirt can be washed away with water. In this way, this foul impure skeleton is 

cherished by those whose essence is desire. But those who abandon the desires that engender 

weariness, sorrow, and suffering, (…) they are the ones who hear and carry out the word of 

the Fully Enlightened One who is mild in speech. »288 

Dans le récit du Sommeil des Femmes et dans cette histoire de l’Aśokāvadāna, les courtisanes 

ont en quelque sorte un rôle pédagogique289 car elles sont le point de départ d’une révélation sur la 

nature impermanente des choses et sur la vacuité des désirs. Dans ces récits apparaît clairement la 

distinction entre kāma – le désir qui trompe le regard et fait voir de belles choses – et dharma – la voie 

de la sagesse qui fait voir les choses telles qu’elles sont réellement. C’est donc dans l’orientation de 

l’esprit (kāma ou dharma) que se situe la différence entre le plaisir sensoriel impur – lorsqu’il est 

égoïste et crée un désir, un attachement et un manque – et le plaisir sensoriel pure – lorsqu’il est 

altruiste et détaché de l’objet de perception. Śākyamuni et Upagupta, en réalisant la souffrance des 

êtres grâce à ces courtisanes dont la beauté se révèle être une illusion, en faisant l’expérience du 

détachement, atteignent le statut d’anāgāmin290 : cet évènement constitue la première étape qui les 

introduit sur la voie de l’idéal d’arhant. 

Ainsi, bien que les courtisanes jouissent d’une certaine influence et d’une certaine popularité 

dans les villes, elles apparaissent plutôt de manière péjorative dans le Bouddhisme : elles sont des 

figures de débauche, adonnées aux plaisirs et aveuglées par leurs désirs et les plaisirs des sens. 

Incarnant le vice et l’impureté de la condition de femme, elles sont le point de départ d’une révélation 

sur la vraie nature des choses pour certaines figures importantes du Bouddhisme. Néanmoins, n’étant 

pas condamnées par leur condition et pouvant elles aussi bénéficier de promotions karmiques, les 

courtisanes peuvent être valorisées dans leur volonté de conversion et de pratique du dharma. 

 
287 STRONG, 1989, p. 180. 
288 Ibid., p. 279-184. 
289 Liz Wilson considère le corps féminin comme un « instrument of instruction ». Voir WILSON, 1996, p. 184. 
290 Cet état induit une sorte de première délivrance : grâce à son détachement vis-à-vis du désir, l’anāgāmin 
sortira à la fin de sa vie du kāmadhātu et ne renaîtra plus en tant qu’homme dans ses existences futures. 



108 
 

108 
 

2.3.2.2. La courtisane comme figure prosélyte du Bouddhisme 

Les courtisanes peuvent être les destinataires d’un enseignement bouddhique : l’histoire 

d’Upagupta et Vāsavadattā, par exemple, se termine par un sermon – (pūrvakālakaraṇīyā kathā) 

servant d’introduction au discours dharmique et mentionnant notamment les thématiques du don 

(dāna) et de la moralité (śīla) – et par la conversion de la courtisane, devenue srotāpanna291, qui décide 

de prendre refuge en le Buddha, le Dharma et le Saṅgha. De même, dans un autre récit de l’ouvrage 

de Strong, les femmes du harem du roi Aśoka écoutent les discours d’un moine : 

« Since, he reasoned, the women of the harem would be attached to worldly pleasures, he 

limited himself to a sermon on the practice of dāna and other good works. Upon hearing his 

words, however, one of the concubines came out from behind the curtain and asked him 

whether there was not more to the Buddha’s Dharma than this. The monk replied that he had 

not realized he was being heard by someone of penetrating insight, and he then preached to 

her the Four Noble Truths. »292 

Ce passage est à mettre en relation avec l’histoire de Vāsavadattā : le discours sur la pratique 

du dāna fait en effet partie d’un discours d’initiation au Bouddhisme, il permet d’introduire certaines 

pratiques élémentaires dont le don fait partie. Comme Vāsavadattā, la courtisane du harem devient 

śrotāpanna293 à la suite d’un discours sur les Quatre Nobles Vérités, discours que les moines 

supposaient être au-delà des capacités de compréhension des courtisanes, mais qu’ils ont finalement 

dispensé sur leur demande. Ces récits ne sont pas sans rappeler celui de la conversion de la yakṣī, mère 

de Priyaṅkara, dans le Saṃyutta Nikāya, que nous avons déjà évoqué : le moine Anuruddha récite les 

stances du Dharma que la yakṣī écoute attentivement dans le but de se promettre de meilleures 

renaissances, elle se place ainsi dans le rôle du disciple (śrāvaka). De plus, ces femmes, bien 

qu’incarnant au départ une certaine bassesse morale – la yakṣī est une démone, la courtisane une 

tentatrice –, sont finalement glorifiées pour leur volonté de suivre les préceptes bouddhiques. A la fin 

du récit issu de l’Aśokāvadāna, la courtisane Vāsavadattā, étant re-née dans le royaume des devas, fait 

même l’objet d’un culte local : 

 
291 Le śrotāpanna est l’initié qui vient d’entrer sur la voie de la Libération : ce statut lui garantit de ne pas renaître 
dans un statut inférieur et lui donne la possibilité d’atteindre le statut d’arhant au bout de sept renaissances. 
292 STRONG, 1989, p. 296.  
293 Comparer avec la traduction de PRZYLUSKI, 1923, p. 412 : « En ce temps-là, quand les maîtres de la Loi 
prêchaient la Loi aux femmes, ils exposaient constamment le çāstra du Don, le çāstra des Défenses, le çāstra de 
la Naissance parmi les devas. Une femme, transgressant les ordres du roi, écarta le rideau, s’avança vers le Maître 
de la Loi et lui demanda : « Quand le Tathāgata, le Grand Eveillé, acquit sous l’arbre de Bodhi l’intelligence des 
dharma, il eut l’intuition du Don et des Défenses. Eut-il en outre l’intuition des autres dharma ? » Le Maître de 
la Loi répondit : « Le Buddha eut l’intuition de tous (les dharmas). Celui qui conserve des courants (āçrava) est 
comme (s’il était brûlé) d’un fer rouge. Les maux se succédant s’accumulent et croissent comme un arbre 
vénéneux. Celui qui pratique les huit (sections) de la Voie exacte éteint ainsi la douleur et l’accumulation (de la 
douleur). » Ayant entendu ces paroles, cette femme obtint la voie de çrotāpanna. » (A-yu-wang-tchouan, Chap. 
10). 



109 
 

109 
 

« And when the residents of Mathurā heard this, they, as a group, paid homage to the body of 

Vāsavadattā. »294 

Les courtisanes, lorsqu’elles étaient converties, pouvaient donc même faire l’objet d’un culte 

à Mathurā : cela pourrait expliquer la présence si récurrente de figures féminines identifiables comme 

des courtisanes sur les stūpas. Y figurant au même titre qu’une divinité ou qu’un être éveillé, elles 

pouvaient aussi faire l’objet d’offrandes. La présence de courtisanes est aussi attestée à Pāṭaliputra, 

notamment à travers la littérature. Dans le Kāmasūtra, le Livre VI – portant sur les courtisanes – aurait 

été inspiré d’un traité sur le désir (kāmaśāstra), rédigé sur la demande des courtisanes de Pāṭaliputra: 

l’auteur en serait un jeune brahmin nommé Dattaka qui voulait apprendre les savoirs et les arts en 

lesquels les courtisanes sont expertes, il leur rendit donc visite quotidiennement et devint si instruit 

que Virasenā, désignée porte-parole des courtisanes, formula une requête collective, lui demandant 

de leur enseigner comment plaire aux hommes. Suite à cela, Dattaka rédigea un traité sur les 

courtisanes, ensuite intégré au Kāmasūtra par Vātsyāyana295. Pāṭaliputra ayant été capitale des 

empires Maurya et Śuṅga, et les courtisanes partageant un lien fort avec les capitales du fait de leur 

activité auprès des rois et des membres de l’aristocratie, les gaṇikās y ont une place prépondérante : 

cette affirmation permet à D. M. Srinivasan296 d’identifier la fameuse statue de Dīdārgañj non pas 

comme une yakṣī – identification faite par la plupart des chercheurs – mais comme une courtisane 

(gaṇikā), exerçant auprès d’un roi. Son attribut principal, le cauri, est généralement considéré comme 

un signe de statut social inférieur – c’est l’attribut du serviteur – mais il est aussi, au même titre que 

les cruches d’eau, le marqueur des courtisanes au service du roi297. 

Par leur statut social et la popularité dont elles jouissent, particulièrement auprès des 

membres de la royauté, par leur intérêt pour les préceptes bouddhiques et par l’attention que leur 

accorde les textes et surtout l’iconographie, les courtisanes bénéficient d’un statut privilégié dans la 

société. Elles peuvent même faire figures de vertu et d’exemplarité. Dans le Gaṇḍavyūha298, l’une des 

kalyāṇamitras299 que rencontre Sudhana s’avère être une courtisane prénommée Vasumitrā. Ici, c’est 

la courtisane qui devient figure de transmission du Dharma. Sudhana lui demande300 de l’instruire sur 

les pratiques des bodhisattvas. Elle prétend avoir atteint un état de détachement total du désir (virāga 

 
294 STRONG, 1989, p. 184. 
295 DONIGER (tr.), KAKAR (tr.), 2002, KS, I. 1.11. Voir aussi le commentaire de Yaśodhara, p. 4-5. 
296 SRINIVASAN, 2005. 
297 Comparer avec les Fig. 93., Fig. 109, Fig. 116, Fig. 117. 
298 ROBERTS (tr.), 2021, Gv, 28. 
299 Un kalyāṇamitra est un individu praticipant au progrès spirituel de son ami. 
300 Précisons que, dans le Gaṇḍavyūha, lorsque Sudhana est à la recherche de Vasumitrā, les habitants qu’ils 
rencontrent sont de deux types : les uns considèrent la courtisane comme une femme impure et tentatrice que 
tout homme vertueux doit éviter (28.2) ; les autres, connaissant personnellement Vasumitrā, louent ses vertus 
et encouragent Sudhana à la rencontrer, arguant qu’elle lui sera favorable dans sa quête de la bouddhéité (28.3). 



110 
 

110 
 

koṭīgata). Son pouvoir est celui de l’illusion : elle est capable de changer d’apparence afin de 

transmettre la parole dharmique. Paradoxalement, les êtres l’abordant sont remplis de désir pour elle, 

mais c’est en suscitant le désir par son apparence séduisante que la courtisane réussit à les détacher 

de leur désir : 

« When beings whose minds are encircled by desire come before me, I teach all of them the 

Dharma so that they will become free from desire. When they hear the Dharma, they attain 

freedom from desire. »301 

Afin d’exprimer le respect qu’il éprouve pour elle, Sudhana effectue même une 

circumambulation autour de la courtisane. La courtisane est ici considérée comme étant digne de se 

voir rendre un culte en récompense de sa vertu : 

« Then Sudhana, the head merchant’s son, bowed his head to the feet of the courtesan 

Vasumitrā, circumambulated the courtesan Vasumitrā many hundreds of thousands of times, 

keeping her to his right, and, looking back again and again, departed from the courtesan 

Vasumitrā. »302 

Les courtisanes peuvent aussi faire figures d’exemplarité au travers de leurs actions : les 

courtisanes sont des donatrices. Dans le Mahāparinirvāṇasūtra303, la courtisane Ambapāli fait don de 

son parc de manguiers au Buddha et à la communauté des moines : elle est présentée en dévote et 

écoute attentivement, à la suite de sa donation, un discours dharmique prononcé par le Buddha. 

Dans le Kāmasūtra, il est mentionné comment les courtisanes doivent dépenser leur argent : 

les gaṇikās étant les plus fortunées, les plus influentes, et davantage admirées, contribuent 

financièrement à la création de temples et effectuent des donations plus ou moins conséquentes au 

profit des brahmins – et sans doute aussi des moines bouddhistes : 

« The top courtesans de luxe spend their excess profits by building temples, pools, and 

gardens; setting up raised mounds and fire altars ; giving thousands of cows to Brahmins 

through the mediation of people worthy to receive them ; bringing and offering articles of 

worship to the gods, or providing money sufficient to spend on that worship. »304 

La participation financière des courtisanes à la vie des temples est également attestée par des 

inscriptions. La plus célèbre fut retrouvé à Maholi, près de Mathurā et est datée entre 75 et 100 de 

notre ère : c’est celle de Vasu, une gaṇikā ayant fait don d’un śilāpaṭa jain, mais aussi d’un sanctuaire, 

d’une grande salle, d’une fontaine  : 

1. namo ārahato vardhamānasa ādāye gaṇikā- 

2. ye loṇaśobhikāye dhitu śramaṇasāvikāye 

 
301 Ibid., 28.14. 
302 Ibid., 28.21. 
303 VAJIRA (tr.), STORY (tr.), 2013, 24. 
304 DONIGER (tr.), KAKAR (tr.), 2002, KS, VI. 5.28. 



111 
 

111 
 

3. nādāye gaṇikāye vasuye ārahato devik[u]la 

4. āyāgasabhā prapā śil[ā]paṭo patisth[ā]pito nigaṭhā- 

5. na(ṃ) ārahatāyātane sah[ā] matare bhaginiye dhitare putreṇa 

6. sarveṇa ca parijanena arahata pujāye 

“Adoration to the arhat Vardhamāna! A shrine of the arhat (ārahato devikula), an assembly 

hall for an object of worship (āyāgasabhā), a cistern (prapā), and a stone slab (śilāpaṭa) were 

established in the sanctuary of the Nirgrantha arhats by Vasu, a junior (?) courtesan, [who is] 

the daughter of Loṇaśobhikā305, the matron (?) courtesan, and the female disciple of the 

ascetics (śramaṇasāvikā), with her mother, her sister, her daughter, her son and her whole 

household, for the sake of honoring of the arhats.”306 

Les courtisanes apparaissent donc comme des donatrices, faisant usage de leurs gains avec 

altruisme et générosité. Leurs donations sont matérielles et concernent la vie religieuse : il peut s’agir 

de parcs, de temples, de fontaines, de sculptures venant orner le stūpa. La représentation des 

courtisanes sur les stūpas est donc loin d’être impossible : elles ont pu y être figurées en 

remerciements de leurs donations. Comme pour les yakṣīs, elles sont au départ jugées impures et 

malfaisantes, mais leur choix de la conversion prouvant leur aspiration à la vertu leur vaut sans doute 

d’être représentées comme des figures protectrices et transmettrices du Dharma307 sur les temples 

d’une religion dont elles incarnent le modèle de fidèles idéales.  

Ainsi, le roi et la courtisane sont présentés comme des figures ambigües : du fait de leur 

inscription dans un contexte urbain, et de l’importance du luxe et du plaisir dans leur quotidien, ils 

partagent un mode de vie qui est à l’opposé de l’idéal ascétique prôné par le Bouddhisme. Pourtant, 

leur statut dans la hiérarchie sociale et leur richesse sont justifiés par un héritage karmique prouvant 

leur vertu. Le roi, par une pratique des préceptes bouddhiques dans l’exercice du pouvoir, est 

présenté, dans les textes canoniques et dans les récits légendaires, en modèle de conduite au travers 

de sa dévotion et de ses donations à la faveur de la communauté bouddhique. La courtisane, bien 

qu’elle soit assujettie au vice du fait de sa nature féminine, apparaît officieusement, au travers des 

textes narratifs – et beaucoup moins dans les textes canoniques –, comme une figure d’influence 

populaire et comme un modèle éventuel d’exemplarité par sa capacité à se tourner vers la voie de 

l’Eveil et à se promettre de meilleures renaissances. 

 
305 Le statut de courtisane faisait l’objet d’une transmission de mère en fille. Le fils, en revanche, prenait le statut 
du père. 
306 QUINTANILLA, 2007, p. 282. 
307 La transmission de la parole dharmique peut aussi apparaître de manière non figurée à travers la présence de 
l’oiseau (Fig. 35, Fig. 36). L’oiseau en tant que représentation métaphorique de la belle voix, voire de la voix en 
tant que réceptacle d’un discours dharmique, légitimise la présence de ces courtisanes voluptueuses sur les 
stūpas. Ces courtisanes sont alors dignes d’être regardées et écoutées car elles émanent, à travers leur beauté 
physique et leur belle voix symbolisée par l’oiseau, le Dharma. 



112 
 

112 
 

CONCLUSION 

 

Notre enquête fait apparaître qu’au sein du Bouddhisme, le luxe et les plaisirs des sens font 

donc l’objet de considérations multiples en fonction du type de source et de leur destinataire. Le canon 

pāli était sans doute davantage connu des moines : les textes théoriques qui le composent ont une 

visée disciplinaire qui dicte une conduite ascétique à respecter par la communauté monastique et 

discrédite tout ce qui est susceptible de détourner ses membres de la voie de l’Eveil. D’autres textes, 

plus narratifs – mêlant souvent la légende à l’historicité d’un événement – ou prescriptifs, sont destinés 

à la lecture ou à la récitation orale par des membres de la société laïque. Les discours bouddhiques 

adaptent leurs enseignements à leur public. Ainsi, le contenu du discours varie selon qu’il s’adresse 

par exemple à un moine, à un roi ou à une femme. Il faut donc nuancer les contradictions mises en 

lumière tout au long du développement : elles se semblent apparaître que parce que les destinataires 

de notre corpus iconographique et littéraire divergent. 

Le luxe et l’importance des plaisirs des sens se manifestent d’abord à travers les offrandes et 

les représentations des plaisirs des sens dans l’iconographie des stūpas qui, nous l’avons vu, 

apparaissent en contradiction avec le renoncement amorcé par le Grand Départ. Néanmoins, il faut 

distinguer, lorsque les sens sont sollicités dans un but de tentation et lorsqu’ils le sont dans un but de 

célébration. Le premier, en effet, suscite le désir (taṇhā), le second l’aspiration (praṇidhāna) ; l’un est 

égoïste – car il s’agit de se satisfaire – et tourné vers la satisfaction des plaisirs du corps, l’autre est 

altruiste – car il est don à un autre que soi-même – et tourné vers la réalisation d’un état spirituel 

supérieur, celui de buddha. Ainsi, les figures féminines sur les stūpas peuvent être observées avec 

désir, liant celui qui regarde au monde matériel et sensoriel, ou avec aspiration, l’invitant à se détacher 

des sens pour se libérer de toute souffrance. Ce sont donc l’intention de l’offrande et la pensée qui 

naît de la perception de ces représentations qui induisent le caractère condamnable ou méritoire d’un 

acte : 

« They are not sensual pleasures, the pretty things in the world: a person’s sensual pleasure is 

lustful intention; the pretty things remain just as they are in the world, but the wise remove 

the desire for them. »308 

Les figures féminines incarnent donc une forme de beauté qui ne tient pas du plaisir des sens : 

celui qui est sage et détaché du monde matériel est en mesure de les observer avec une sorte 

d’objectivité désintéressée. Il pourra dire qu’elles sont belles car elles symbolisent la chance et 

l’abondance, la prospérité et la fertilité : leur beauté est celle du Bon et du Bien. Par leur présence sur 

 
308 BODHI (tr.), 2012, AN, III. 411. 



113 
 

113 
 

le stūpa, elles attirent le positif et participent à créer une atmosphère dans laquelle le Buddha pourra 

se manifester. 

Le caractère sensoriel de l’espace sacré bouddhique, dans lequel sont réalisées des rituels 

d’offrandes à la divinité participe à créer un environnement divin, digne de la condition du Buddha. 

Par des offrandes sollicitant les sens de distance de la divinité – le parfum ou l’encens pour l’odorat, la 

musique ou le chant pour l’ouïe, des fleurs, des lampes ou des images pour la vue –, le Buddha est 

invité à se manifester auprès du fidèle. Dans l’iconographie, la représentation, en abyme, de ces 

offrandes permet de représenter la présence immatérielle et non figurée du Buddha : ces offrandes 

sensorielles fonctionnent comme une représentation aniconique de la divinité, suggérant sa présence 

par le biais de symboles. Dans les textes aussi, le Buddha transparaît au travers de la sensorialité qui 

indique sa présence : par son parfum, par sa voix mélodieuse ou rugissante, par la splendeur de son 

apparence, le Buddha informe les dévots qu’il est bel et bien là. Ainsi, dans une sorte de 

communication réciproque par le biais des sens de distance, les fidèles se rendent perceptibles aux 

sens du Buddha grâce aux offrandes, et le Buddha se rend perceptible aux sens des fidèles grâce aux 

caractéristiques de son corps parfait. La sensorialité de l’atmosphère du rituel d’offrandes induit donc 

un sentiment de communion entre l’humain et le divin. 

Nous avons repéré également, dans l’iconographie, des figures qui n’avaient, a priori, pas de 

lien avec le Bouddhisme. Les yakṣīs et les courtisanes qui apparaissent tant de fois sur les stūpas sont 

des figures féminines issues d’un contexte profane ou mondain. Leur inclusion aux édifices sacrés, qui 

paraît en décalage avec le concept bouddhique de détachement, est justifiée par l’emploi d’une 

iconographie panindienne que l’on retrouve ailleurs, en contexte jain par exemple. Elle est le reflet 

d’une logique de séduction par le biais des sens qui s’inscrit dans une logique plus large visant à la 

conversion. Dans un premier temps, l’attrait par le matériel et le sensoriel passe par une séduction : 

l’apparence du temple d’un côté, la promesse d’une promotion sociale, accompagnée de richesses, de 

l’autre. Ensuite, les préceptes bouddhiques enseignent la pratique du dāna, qui permet justement de 

cultiver des mérites et de se garantir de meilleures renaissances. Enfin, lorsque la richesse, la beauté 

et le statut social témoignent de l’accumulation de mérites, le Bouddhisme enseigne le détachement 

des sens. Comme dans la vie du Bodhisattva Śākyamuni, le luxe et le plaisir des sens sont des 

récompenses liées aux mérites antérieurs, mais le renoncement aux biens matériels et aux sens à 

travers l’épisode Grand Départ est ce qui amorce réellement l’entrée du sage sur la voie de l’Eveil et la 

promesse de la Libération. Les femmes représentées sur les stūpas, qu’elles soient yakṣīs ou 

courtisanes, font, elles aussi, figures d’exemplarité. En tant que symboles de bon augure et en tant que 

femmes, elles incarnent la possibilité d’une conversion, i.e. d’un passage du vice à la vertu, du laid au 

beau, du pauvre au riche, des êtres situés en bas de l’échelle sociale – une démone, une débauchée – 



114 
 

114 
 

à ceux qui dominent la hiérarchie sociétale – des figures incarnant l’abondance, dignes d’être 

représentées en tant que modèles de conduite, sur un édifice sacré. 

  



115 
 

115 
 

ANNEXES 

 

Fig. 1 Hommage musical à l'arbre de la Bodhi, Sāñcī, Stūpa 1, Porte Est. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 2 Médaillon, Bhārhut. 



116 
 

116 
 

      

 

Fig. 3 Hommage musical au stūpa, Sāñcī, Stūpa 1, Porte Nord, Pilier gauche 



117 
 

117 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Fig. 4 Détail du chaudron de Gundestrup, Danemark 
(MANASSERO, 2013). 

Fig. 5 Dieu de l’Oxus, sous la forme de 
Marsyas, Takht-i-Sangin, Tadjikistan 
(MANASSERO, 2013). 

Fig. 6 Danseuse et orchestre féminin, Pawāyā. 



118 
 

118 
 

 

 Fig. 7 La visite d’Indra à l’Indraśaila, Sāñcī, Stūpa 1, Porte Nord. 



119 
 

119 
 

  

Fig. 8 Hommage au siège de la Bodhi, Sāñcī, Stūpa 1, Porte Nord, pilier gauche.   



120 
 

120 
 

 

 

 

Fig. 9 Sommeil des Femmes, Gandhāra.   

Fig. 10 Sommeil des Femmes, Gandhāra.   

Fig. 11 Scène précédant le Sommeil des Femmes, Gandhāra.   



121 
 

121 
 

  

Fig. 14 Musiciennes, Mathurā 
(QUINTANILLA, 2007).   

Fig. 12 Danseuse et musiciennes, Trésor de Begram (AMBERS, 2014).   

Fig. 13 Musiciennes, Trésor de Begram (AMBERS, 2014).   



122 
 

122 
 

 

  

Fig. 16 Procession du roi Prasenajit, Sāñcī, Stūpa 1, Porte Nord, 
pilier gauche.   

Fig. 17 Cortège royal sortant de Rājagṛha, Sāñcī, Stūpa 1, Porte 
Nord, pilier gauche.   

Fig. 15 Grand Départ, Sāñcī, Stūpa 1, Porte Nord, pilier droit.   



123 
 

123 
 

  

Fig. 18 Détail du Siège de Kuśīnagara, Sāñcī, Stūpa 1, Porte Ouest.   

Fig. 19 Hommage royal au temple de la Bodhi, Sāñcī, Stūpa 1, Porte Est.   



124 
 

124 
 

 

 

  

Fig. 20 « the music of the gods accompanied by (?) a mimic dance », Bhārhut 
(MARCEL-DUBOIS, 1941).   

Fig. 21 « The grand headdress of Buddha, in the Assembly Hall of the Devas », Bhārhut.   
Fig. 22 Candrā yakṣī, Bhārhut 
(CUNNINGHAM,1879).   



125 
 

125 
 

  

Fig. 23 Procession de danseurs et de musiciens dans un Festival bouddhique, Amarāvatī.   

Fig. 24 Scène bachique, Haḍḍa, Monastère de Chakhil-i-Ghoundi.   

Fig. 25 Scène bachique, Gandhāra.   



126 
 

126 
 

 

 

  

Fig. 27 Tentation des filles de Māra, Gandhāra.   

Fig. 26 Femme jouant de l’harmonica, Sanghol (GUPTA, 1985).   

Fig. 28  Tentation des filles de Māra et Armée de Māra, Sāñcī, Stūpa 1, Porte Nord.   



127 
 

127 
 

  

Fig. 29  Naissance du Buddha, Gandhāra.   

Fig. 30  Naissance du Buddha, Gandhāra.   

Fig. 31  Naissance du Buddha, Gandhāra (TISSOT, 1985).   

Fig. 32  Naissance du Buddha, Gandhāra.   



128 
 

128 
 

  

Fig. 33  Premier bain du Buddha, Mathurā, (SCHMID).   



129 
 

129 
 

  

  

Fig. 34  Frise de fleurs et d’oiseaux, Sāñcī, Stūpa 1.   

Fig. 38 Médaillon avec un paon, Bhārhut.   

Fig. 37 Frise sur pilier d’Aśoka n° 26, Sāñcī, Stūpa 1, 
Porte Nord.   

Fig. 39 Femme aux fleurs, terre cuite, Chandraketugarh.   Fig. 40  Peigne en ivoire, Chandraketugarh. 

Fig. 35-36 Femmes à l’oiseau, Bhūteśvara. 



130 
 

130 
 

 

 

  

Fig. 41 Médaillon fleuri, Bhārhut. 

Fig. 44 Médaillon fleuri, Bhārhut. 

Fig. 42 Médaillon fleuri, Sāñcī, Stūpa 2. 

Fig. 43 Médaillon fleuri, Sāñcī, Stūpa 2. 

Fig. 45 Encensoir en bronze, Gandhāra 
(ROSEN STONE, 2004). 

Fig. 46 Reliquaire, dit « The Kaṇiṣka Casket », 
Shah-ji-ki-Dheri. 



131 
 

131 
 

 

Fig. 48 Reliquaire et son contenu, Gandhāra (JONGEWARD, ERRINGTON, SALOMON, BAUMS, 2012). 

Fig. 47 Contenu de reliquaire, Bajaur (JONGEWARD, ERRINGTON, SALOMON, BAUMS, 2012). 



132 
 

132 
 

  

Fig. 49 Femme tenant un bouquet 
de lotus, Sanghol (GUPTA, 1985). 

Fig. 50 Hommage floral au Bodhimaṇḍa, Bhārhut. 

Fig. 52 Stūpa miniature avec fleurs et empreintes de main incisées, 
Gandhāra (JONGEWARD, ERRINGTON, SALOMON, BAUMS, 2012). 

Fig. 51 Culte du stūpa, Bhārhut. 



133 
 

133 
 

  

 

  

Fig. 53 Dīpaṃkara sous les fleurs suspendues, Gandhāra. 

Fig. 54 Dīpaṃkara sous les fleurs suspendues, 
Gandhāra. 

Fig. 55 L’offrande des quatre bols, Gandhāra. 

Fig. 56 Le premier sermon, Loriyan Tangai. 



134 
 

134 
 

  

Fig. 57 Crémation du corps du Buddha, Gandhāra. 

Fig. 58 Parinirvāṇa du Buddha, Gandhāra. 

Fig. 60 Partage des reliques, Gandhāra (FOUCHER, 1950). Fig. 61 Piédestal d’un Bodhisattva, Kharkai 
(FOUCHER, 1950). 

Fig. 59 Buddha ascétique, frise avec brûle-parfum, Gandhāra. 



135 
 

135 
 

 

 

  Fig. 62 Femme se parant d’un collier, 
Bhūteśvara. 

Fig. 63 Femme se parant d’un collier, 
Sanghol (GUPTA, 1985). 

Fig. 64 Femme au miroir se parant 
d’un collier, Sanghol (GUPTA, 1985). 



136 
 

136 
 

 

  

Fig. 66 Femme se parant de boucles 
d’oreilles, Sanghol (GUPTA, 1985). 

Fig. 67 Femme au miroir, Sanghol (GUPTA, 
1985). 

Fig. 65 Détail de la Fig. 35, Bhūteśvara. 

Fig. 68 Médaillon avec femme au miroir, Bhārhut. 



137 
 

137 
 

  

Fig. 69 Femme se parant de māla, Mathurā. 

Fig. 70 Femme se faisant coiffer, Mathurā. 



138 
 

138 
 

  

Fig. 71 Détail de la Fig. 22, Bhārhut. 



139 
 

139 
 

  

Fig. 72 Yakṣī, Batanmārā. 



140 
 

140 
 

  

Fig. 73 ‘’Yakṣī’’, Chandraketugarh. 

Fig. 74 Déesse de la prospérité, Chandraketugarh. 



141 
 

141 
 

  

Fig. 75 Śālabhāñjikā, Sāñcī, Stūpa 1. 

Fig. 76  Śālabhāñjikā, Sāñcī, Stūpa 1, Porte Est. 

Fig. 77  Śālabhāñjikā, Sonkh. 



142 
 

142 
 

   

  

Fig. 79  Lakṣmī, Sāñcī, Stūpa 2. 

Fig. 78 Gajalakṣmī, Sāñcī, Stūpa 1, Porte Nord. 

Fig. 80  Femme tenant une cloche ou un cauri, 
Sanghol (VARADPANDE, 2006). 



143 
 

143 
 

  

Fig. 81  Femme tenant un fruit et un 
plateau, Sanghol (GUPTA, 1985). 

Fig. 82  Femme buvant, Sanghol 
(GUPTA, 1985). 

Fig. 83  Femme tenant une cruche et 
une grappe de mangues, Bhūteśvara 
(VARADPANDE, 2006). 



144 
 

144 
 

  

Fig. 84  Vihāra et temple à la yakṣī, mère de Piyaṅkara (TOURNIER). 



145 
 

145 
 

  

Fig. 85 Femme portant un plateau et une cruche, Mathurā 
(QUINTANILLA, 2007). 

Fig. 86 Femme portant un plateau et une cruche, Mathurā. 



146 
 

146 
 

  

Fig. 87 Femme portant un petit pot, Mathurā. Fig. 88 Femme tenant une cruche 
de son coude, Mathurā (GUPTA, 
1985). 

Fig. 89 Femme portant une cruche, Mathurā (QUINTANILLA, 2007). 



147 
 

147 
 

  

  

Fig. 90 Mithuna, Nāgārjunikoṇḍa 
(VARADPANDE, 2006). 

Fig. 91 Palette à fard, Gandhāra. 

Fig. 94 Courtisane en état d’ivresse, Mathurā (QUINTANILLA, 
2007). 

Fig. 92 Héraclès, ivre, soutenu par deux femmes, 
Gandhāra. 

Fig. 93 Roi (Aśoka ?) entouré de deux femmes, Sāñcī, 
Stūpa 1, Porte Sud, pilier gauche. 



148 
 

148 
 

  

Fig. 95 Scène bachique, Gandhāra. 

Fig. 97 Scène bachique, Gandhāra. 

Fig. 96 Scène bachique, Gandhāra. 

Fig. 98 Scène bachique, Gandhāra. 



149 
 

149 
 

  

Fig. 99 Gaja-Lakṣmī, Khaṇḍagiri. 

Fig. 100-102 Gaja-Lakṣmī, Bhārhut. 

Fig. 103 Gaja-Lakṣmī, Kauśāṃbī. 

Fig. 104 Gaja-Lakṣmī, Monnaie d’Azilisès. 



150 
 

150 
 

  

Fig. 105 Roi Aśoka, entouré de femmes, Kanaganahalli. 

Fig. 106 Le Sermon aux Śākyas, Sāñcī, Stūpa 1, porte Nord, pilier droit. 



151 
 

151 
 

Fig. 107 Le roi Aśoka récupère les reliques à Rāmagrāma, Sāñcī, Stūpa 1, porte Sud. 

Fig. 108 Siège de Kuśīnagara par les sept rois, Sāñcī, Stūpa 1, porte Ouest. Détail Fig. 18. 



152 
 

152 
 

  

Fig. 109 Le roi des Mallakas de Kuśīnagara, Sāñcī, Stūpa 1, porte Ouest. 

Fig. 110 Donateur dans un palanquin, Kanaganahalli 
(TOURNIER). 

Fig. 111 Donateur tenant un enfant dans un palanquin, 
Kanaganahalli (TOURNIER). 



153 
 

153 
 

 

  

Fig. 112 Donateur à dos d’éléphant, Kanaganahalli (TOURNIER). 

Fig. 113 Donateur dans un char tiré par des chevaux, 
Kanaganahalli (TOURNIER). 

Fig. 114 Donateur dans un char tiré par des chameaux, 
Kanaganahalli (TOURNIER). 



154 
 

154 
 

  

Fig. 115 Scène de séduction dans les jardins, Sāñcī, Stūpa 1, porte Ouest, 
pilier gauche. 

Fig. 116 Roi en délassement, entouré de femmes, Roi 
Mātalaka, Kanaganahalli (POONACHA, 2011). 

Fig. 117 Roi en délassement, entouré de femmes, Roi śrī 
Chimukha Sātavāhana, Kanaganahalli (POONACHA, 2011). 



155 
 

155 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 118 Acte de donation aux moines, Roi Sātakarṇi, Kanaganahalli (POONACHA, 2011). 



156 
 

156 
 

TABLE DES MATIERES 

REMERCIEMENTS 2 

SOMMAIRE 3 

LISTE DES ABREVIATIONS 4 

INTRODUCTION 5 

1. LES CINQ SENS DANS LE BOUDDHISME : REPRESENTATIONS, CULTE ET PRATIQUES DU 

BOUDDHISME 10 

1.1. L’ouïe 10 
1.1.1. La musique pour honorer le Buddha 10 
1.1.2. Identification des instruments de musique représentés 12 
1.1.3. La musique pour honorer les figures royales 13 
1.1.4. Musique et danse dans le culte du Buddha : les fêtes bouddhiques 16 
1.1.5. La musique et la danse comme plaisirs des sens et comme moyens de séduction 18 
1.1.6. La représentation de la musique céleste 22 
1.1.7. La représentation du son agréable sous la forme d’un oiseau 26 
1.1.8. Conclusion 29 

1.2. L’odorat 29 
1.2.1. Littérature, images et matériel archéologique : les références aux bonnes odeurs 30 
1.2.2. Le corps sacré est un corps parfumé : les bonnes odeurs comme indicatrices de la présence du 

Buddha 32 
1.2.3. Honorer et invoquer le Buddha par les bonnes odeurs 35 

1.2.3.1. Les bonnes odeurs indicatrices de la présence du Buddha 35 
1.2.3.2. Les bonnes odeurs pour invoquer le Buddha 36 
1.2.3.3. Une thématique récurrente dans les récits bouddhiques : la « canopy of flowers » 37 
1.2.3.4. La « canopy of flowers » dans l’iconographie bouddhique 39 
1.2.3.5. Les encensoirs et les brûle-parfums dans l’iconographie bouddhique 40 

1.2.4. Conclusion 43 

1.3. La vue 45 
1.3.1. Les signes extérieurs de beauté 45 

1.3.1.1. Les bijoux 46 
1.3.1.2. Les coiffures 46 
1.3.1.3. Les signes de beauté du visage 47 
1.3.1.4. Les signes de bon augure dans les ornements 47 
1.3.1.5. Les pierres précieuses 49 

1.3.2. Les figures de beauté dans l’iconographie des stūpas 51 
1. Nature et féminité 51 
2. Des yakṣīs bienfaitrices ? 53 
3. Luxe et féminité 54 
4. Une féminité de bon augure et apotropaïque 58 

1.3.3. La beauté est signe de vertu 59 
1. Les yakṣīs : des divinités malfaisantes ou vertueuses ? 59 
2. La beauté du Buddha 64 



157 
 

157 
 

1.3.4. Conclusion 66 

1.4. Les sens de contact : le goût et le toucher 67 

1.5. La différence entre les sens de distance et les sens de contact 72 

1.6. Conclusion 76 

2. LA PERCEPTION AU CŒUR DU PROSELYTISME BOUDDHIQUE 78 

2.1. Les figures féminines sur les stūpas : figures de sensualité 78 
2.1.1. Les figures féminines sur les stūpas : l’incarnation de figures de tentation ? 78 
2.1.2. Le stūpa en tant qu’espace sacré 80 
2.1.3. L’intégration de modèles de représentation panindiens 81 
2.1.4. La dimension esthétique des édifices bouddhiques 84 

2.2. Le gain des mérites karmiques par des offrandes « sensibles » 85 
2.2.1. Les mérites accumulés grâce aux donations 85 
2.2.2. L’obtention de récompenses liées au corps 87 
2.2.3. Gain de richesses et promotion sociale 90 

2.3. Le rôle des figures d’influence et de prosélytisme : le roi et la courtisane 92 
2.3.1. La figure du roi : des plaisirs des sens au respect des préceptes bouddhiques 93 

2.3.1.1. Le roi : figure d’hybris entre luxe et plaisirs des sens 93 
2.3.1.2. Le roi comme figure laïque du Dharma : le cakravartin 95 
2.3.1.3. Le roi comme modèle de conduite à travers le dāna 97 

2.3.2. La courtisane : figure de vice ou femme d’influence ? 102 
2.3.2.1. Une féminité tantôt louée, tantôt critiquée 102 
2.3.2.2. La courtisane comme figure prosélyte du Bouddhisme 108 

CONCLUSION 112 

ANNEXES 115 

TABLE DES MATIERES 156 

BIBLIOGRAPHIE 158 

Sources Primaires 158 
Littérature secondaire 159 

 

 

 

 

 

 



158 
 

158 
 

BIBLIOGRAPHIE 

Sources Primaires 

« Access to Insight (BCBS Edition) ». https://www.accesstoinsight.org/index.html. 

APTE, Vaman Shivaram. 1957. Revised and Enlarged Edition of Prin. V. S. Apte’s The Practical Sanskrit-

English Dictionary. Prasad Prakashan. 3 vol. Poona. https://dsal.uchicago.edu/dictionaries/apte/. 

Corpus Inscriptionum Indicarum -  Vol. II, Part II. -  Bhārhut  Inscriptions, éd. H. Lüders, Revised and 

supplemented by E. Waldschmidt and M. A. Mehendale. Ootacamund : ASI, Government Epigraphist 

for India, 1963. 

Dhammapada (Illustrated): Treasury of Truth, éd. & tr. V. Weragoda Sarada Maha Thero.  Singapore: 

The Singapore Buddhist Meditation Centre, 1993. 

https://www.wisdomlib.org/buddhism/book/dhammapada-illustratéd. 

EDGERTON, F. 1953. Buddhist hybrid sanskrit grammar and dictionary 2. 2. New Haven: Yale Univ. Press 

[u.a.]. 

Lalitavistara, Leben und Lehre des Çâkya-Buddha, Part I, éd. S. Lefmann. Halle A.S: Verlag der 

Buchhandlung des Waisenhauses, 1902. 

https://archive.org/details/in.gov.ignca.9299/page/n3/mode/2up 

Le Mahāvastu : Texte sanscrit publié pour la première fois accompagné d’introductions et d’un 

commentaire, éd. E. Sénart. 3 vols. (Société Asiatique, Collection d’Ouvrages Orientaux, Seconde 

Série.) Paris: Imprimerie Nationale. 1882-1897. 

MONIER-WILLIAMS, M. 1872. A Sanskṛit-English dictionary etymologically and philologically arranged 

with special reference to Greek, Latin, Gothic, German, Anglo-Saxon, and other cognate Indo-European 

languages. Oxford: The Clarendon Press. 

NAKANISHI, M. (éd.), VON HINÜBER, O. (éd.). 2014. « Sōka-Daigaku Kokusai bukkyōgaku kōtō 

kenkyūsho nenpō (創価大学・国際仏教学高等研究所・年報), Annual report of the International 

Research Institute for Advanced Buddhology at Soka University, Vol. 17 (2013), Supplement : 

Kanaganahalli Inscriptions ». The International Research Institute for Advanced Buddhology, Tokyo: 

Soka University. 

Prasenajitparipṛcchā, éd. & tr. V. Tournier et P.-D. Szántó, inédit. 

RHYS DAVIDS, T. W. et STEDE, W. 1921-1925. The Pali Text Society’s Pali-English Dictionary. 

https://gandhari.org/dictionary?section=ptsd. 

The Mahāvastu: a new edition, éd. K. Marciniak. Bibliotheca Philologica et Philosophica Buddhica, 

volume XIV, 1. Tokyo: The International Research Institute for Advanced Buddhology, 2019. 

The Mālavikāgnimitram, éd. S. Pāṇḍurang Pandit. Government Central Book Depôt. Bombay Sanskrit 

Series, N° VI. Bombay: Printed at the Nirnaya-Sagara Press, 1889. 

The Vālmīki RāMāyāna Critical Edition - Vol. V Sundarakāṇḍa, éd. G. C. Jhala. Baroda: Oriental Institute, 

1966. 

https://dsal.uchicago.edu/dictionaries/apte/


159 
 

159 
 

The Vikramorvaśīyam, éd. S. Pāṇḍurang Pandit et B. Rāmchandra Arte. Government Central Book 

Depôt. Bombay Sanskrit Series, N° XVI. Bombay: Printed at Javaji Dadaji’s Nirnaya-Sagara Press, 1901. 

https://archive.org/details/in.ernet.dli.2015.326928/page/n1/mode/2up 

Littérature secondaire 

ALI, D. 2004. Courtly Culture and Political Life in Early Medieval India. Cambridge Studies in Indian 

(History and Society, n° 10.) Cambridge: Cambridge university press. 

ALLOA, E. 2009. “Metaxu. Figures de la médialité chez Aristote”. Revue de métaphysique et de morale, 

Vol. 62, n° 2, 2009, p. 247-262.  

AMBERS, J. (éd.). 2014. Looted, recovered, returned: antiquities from Afghanistan: a detailed scientific 

and conservation record of a group of ivory and bone furniture overlays excavated at Begram, stolen 

from the National Museum of Afghanistan, privately acquired on behalf of Kabul, analysed and 

conserved at the British Museum and returned to the National Museum of Afghanistan in 2012. Oxford: 

Archaeopress Archaeology. 

ĀNANDAJOTI BHIKKU (éd). 2020. The Nidānakathā, or Introduction to the Jātaka from Buddhist Birth 

Stories. Traduit par T.W. RHYS DAVIDS. https://holybooks.com/the-nidanakatha-jataka-stories/. 

AUBOYER, J. 1968. L’Afghanistan et son Art. Paris: Editions Cercle d’Art. 

BAREAU, A. 1962a. “La construction et le culte des stūpa d’après les Vinayapitaka”. Bulletin de l’Ecole 

française d’Extrême-Orient, vol. 50, n° 2, 1962, p. 229-274. 

———. 1962b. “La légende de la jeunesse du Buddha dans les Vinayapitaka anciens”. Oriens Extremus, 

vol. 9, n° 1, 1962, p. 6-33. 

BAUTZE-PICRON, C. 2001. « Yama et Yamunā, Le Vieil homme et la belle: Mort et renaissance aux 

portes des monuments d’Ajanta ». in: CHOJNACKI, C. (éd.). 2000. Les âges de la vie dans le monde 

indien: actes des journées d’étude de Lyon (22 - 23 juin 2000). (Collection du Centre d’Études et de 

Recherches sur l’Occident Romain, N.S., Nr. 24.) Paris: Boccard. 

BAWA, S. 2002. “From Aditi/Laksmi to Dugdhadharini: a Gendered Analysis of Iconography in Post-

Mauryan Art”. Proceedings of the Indian History Congress, n° 63, 2002, p. 121-137. 

BECKER, J. 1967. “The Migration of the Arched Harp from India to Burma”. The Galpin Society Journal, 

Vol. 20, March 1967, p. 17-23. 

BENDALL, C. (tr.), et ROUSE, W. H. D. (tr.). 1922. Śikshāsamuccaya. (Indian Texts Series.) London: John 

Murray, Albemarle Street. 

BHATTACHARYA, P., et CHOWDHURY, S. 2021. “How the Ancient Indian Vīṇā Travelled to Other Asian 

Countries: A Reconstruction though Scriptures, Sculptures, Paintings and Living Traditions”. National 

Security, Vivekananda International Foundation IV (1), 2021, p. 44-62. 

BLOCH, J. 1950. Les Inscriptions d’Aśoka. (Les Belles Lettres.) Paris: Emile Senart. 

https://ia902906.us.archive.org/12/items/blochinscriptionsdasoka_773_N/Bloch-

Inscriptions_d_Asoka.pdf. 

BODHI, B. (tr.). 2000. The Connected Discourses of the Buddha: A Translation of the Saṃyutta Nikāya. 

(The Teachings of the Buddha.) Boston: Wisdom Publications. 



160 
 

160 
 

BODHI, B. (tr.). 2012. The Numerical Discourses of the Buddha: A Translation of the Aṅguttara Nikāya. 

(The Teachings of the Buddha.) Boston: Wisdom Publications. 

BRIE, M. 2018. « Histoire des yeux en pierre des sculptures antiques ». 

https://www.mariellebrie.com/histoire-des-yeux-en-pierre-des-sculptures-antiques/. 

CAMBON, P. 2010. Pakistan: terre de rencontre, Ier-VIe siècle: les arts du Gandhara. Paris: Musée 

Guimet, Éditions de la Réunion des musées nationaux. 

CARTER, M. L. 1968. “Dionysiac Aspects of Kuṣāṇa Art”. Ars Orientalis, n° 7, 1968, p. 121-146. 

———. 1982. “The Bacchants of Mathura: New Evidence of Dionysiac Yaksha Imagery from Kushan 

Mathura”. The Bulletin of the Cleveland Museum of Art, vol. 69, n° 8, 1982, p. 247-257. 

https://www.jstor.org/stable/25159785.%20Accessed%2020%20Jun.%202022. 

CHALMERS, R. (tr.), et COWELL, E. B. (éd.). 1895. The Jātaka, or, Stories of the Buddha’s Former Births. 

London: C. J. Clay and Sons, Cambridge University Press Warehouse 

CHAMBRY, E. (tr.). 1969. Philèbe [ou Du Plaisir]. (La Bibliothèque électronique du Québec. Vol. 7, 

version 1.01. Philosophie.) E-book. https://www.beq.ebooksgratuits.com/Philosophie/Platon-

Philebe.pdf. 

CHANDRA, P. 1985. The Sculpture of India: 3000 B.C. - 1300 A.D. ; [Exhibition Dates: Nat. Gallery of Art, 

5 May - 2 September 1985]. Cambridge, Mass.: Harvard University Press. 

COLAS, G. 1989. “L’instauration de la Puissance divine dans l’image du temple en Inde du Sud”. Revue 

de l’histoire des religions, n° 206 (2), 1989, p. 129-150.  

COLLETT, Alice (éd.). 2013. Women in Early Indian Buddhism: Comparative Textual Studies. New York: 
Oxford University Press.   
CONZE, E. (tr.). 1973. The Perfection of Wisdom in Eight Thousand Lines & Its Verse Summary. (Wheel 

Series 1.) Bolinas: Four Seasons Foundation; distributed by Book People, Berkeley. 

https://ia800101.us.archive.org/9/items/PranjaparamitaRatnagunasamcayagatha/Pranjaparamita-

Ratnagunasamcayagatha.pdf. 

COOPER, D. E. 2005. « Buddhism, Beauty and Virtue ». in: JAMES, P. (éd), et COOPER, D. E. (éd). 

Buddhism, Virtue and Environment. London: Routledge.  

CORT, J. 1987. “Medieval Jaina Goddess Traditions”, Numen, Vol. XXXIV, Fasc. 2, p. 235-255. 

COWELL, E. B. (tr.), MÜLLER, M. (tr.), et TAKAKUSU, J. (tr.). 1962. Buddhist Mahāyāna Texts. Vol. XLIX. 

(The Sacred Books of the East.) New Delhi: Motilal Banarsidass. 

CUEVAS, B. J., et STONE, J. E. (éd). 2007. The Buddhist Dead: Practices, Discourses, Representations. 

(Studies in East Asian Buddhism, n° 20.) Honolulu: University of Hawai`i press. 

CUNNINGHAM, A. 1879. The Stûpa of Bharhut : a Buddhist monument ornamented with numerous 

sculptures illustrative of Buddhist legend and History in the third century B.C. London: W.H. Allen&Co, 

publ. by order of the Secretary of State for India in Council. 

CZUMA, S. J., et MORRIS, R. 1985. Kushan sculpture: images from early India. Cleveland, Ohio: 

Cleveland Museum of Art in cooperation with Indiana University Press. 



161 
 

161 
 

DEHEJIA, V. (éd). 1997. Representing the Body: Gender Issues in Indian Art. New Delhi: Kali for women 

in association with the Book Review Literary Trust. 

———. 2009. The Body Adorned: Dissolving Boundaries between Sacred and Profane in India’s Art. 

New York, NY: Columbia University Press. 

DHARMACHAKRA TRANSLATION COMMITTEE (tr.). 2013. The Play in Full |Lalitavistara. Toh 95, Degé 

Kangyur, vol. 46 (mdo sde, kha), folios 1b–216b. éd. 84000. 

https://read.84000.co/translation/toh95.html?id=&part=glossary. 

DHARMAMITRA, B. (tr.). 2009. Letter from a Friend: A Bodhisattva’s Advice to an Indian King on Right 

Living and the Buddhist Path = The Suhr̥llekha: An Epistle Composed for King Śatakarṇi. 1st éd. 

(Kalavinka Buddhist Classics.) Seattle, WA: Kalavinka Press. 

« Digital Gandhara ». https://digitalgandhara.com/. 

DIVEKAR, H., et TRIBHUWAN, R. D. 2001. Rudra Veena: An Ancient String Musical Instrument. New 

Delhi: Discovery Publ. House. 

DONALDSON, T. 1975. “Propitious-Apotropaic Eroticism in the Art of Orissa”. Artibus Asiae, n° 37 (1/2), 

1975, p. 75-100.  

DONIGER, W. (tr.), KAKAR, S. (tr.). 2002. Kāmasūtra: A new, complete English translation of the Sanskrit 

text with excerpts from the Sanskrit Jayamangala commentary of Yashodhara Indrapada, the Hindi Jaya 

commentary of Devadatta Shastri, and explanatory notes by the translators. (Oxford World’s Classics.) 

Oxford: Oxford university press. 

FOUCAUX, P.-E. (tr.). 1988. Le Lalitavistara: l’histoire traditionnelle de la vie du Bouddha Çakyamuni. 

Paris: Les Deux Océans. 

FOUCHER, A., et LEROUX, E. 1950. L’Art Gréco-Bouddhique du Gandhâra : étude sur les origines de 

l’influence classique dans l’art bouddhique de l’Inde et de l’Extrême-Orient. Vol. 1. Paris: Imprimerie 

Nationale. 

FRANCIS, H. T (tr.), THOMAS, E. J. (tr.). 1916. Jātaka Tales. Cambridge: Cambridge University Press. 

GEIGER, W. (tr.). 1912. The Mahāvaṃsa or The Great Chronicle of Ceylon. Pali Text Society. London: 

Oxford University Press. 

https://ia800300.us.archive.org/26/items/mahavamsagreatch00geigrich/mahavamsagreatch00geigri

ch.pdf. 

GOLDMAN, R. P. (tr.), SUTHERLAND, S. J. (tr.). 1996. The RāMāyāṇa of Vālmīki: An Epic of Ancient India, 

Vol. V Sundarakāṇḍa. (Princeton Library of Asian Translations.) Princeton (N.J.): Princeton university 

press. 

GOLOUBEW, V. 1932. “Le temple de la dent à Kandy”. Bulletin de l’École française d’Extrême-Orient, 

n° 32 (2), 1932, p. 441-474. 

GONDA, J. 1993. Aspects of Early Viṣṇuism. Delhi: Motilal Banarsidass. 

GUHA-THAKURTA, T. 2002. « The Endangered Yakshi : Careers of an Ancient Art Object in Modern 

India ». in: CHATTERJEE, P. (éd) et GHOSH, A. (éd). 2002. History and the Present. Bangalore: Orient 

Longman. 



162 
 

162 
 

GUPTA, S.P. (éd). 1985. Kushāṇa Sculptures from Sanghol (1st - 2nd Century A.D.) : a Recent Discovery. 

(Janpath. Vol. 1.) New Delhi: National Museum. 

HOPKINS, J. (tr.), et RIMPOCHE, L. (tr.). 2009. The Precious Garland of Advice for the King - 

Rajaparikatha-ratnamala by Nagarjuna. Milan. E-book. 

HORNER, I.B. (tr.). 1969. The Book of the Discipline (Vinaya Piṭaka). Vol. III Suttavibhaṅga. Pali Text 

Society. London: Luzac & Company LTD. 

HUNTINGTON, S. L., et HUNTINGTON, J. C. 2014. The Art of Ancient India: Buddhist, Hindu, Jain. New 

Delhi: Motilal Banarsidass. 

JOHNSTON, E. H. (tr.). 1984. Aśvaghoṣa’s Buddhacarita, or, Acts of the Buddha, in Three Parts. Delhi: 

Motilal Banarsidass. 

JONES, J. J. (tr.). 1956. The Mahāvastu. Reprint of the 1949 edition. Vol. III. (Sacred Books of the 

Buddhists 19.) London: Luzac & Company, LTD.  

———. 1987. The Mahāvastu. Reprint of the 1949 edition. Vol. I & II. (Sacred Books of the Buddhists 

16.) London: The Pali text society distributed by Routledge & Kegan. 

JONGEWARD, D., ERRINGTON, E., SALOMON, R., et BAUMS, S. 2012. Gandharan Buddhist reliquaries. 

First [edition]. (Gandharan studies, v. 1.) Seattle: Early Buddhist Manuscripts Project. 

KALE, M. R. (tr.), VYAS, B. V. (tr.). 1966. The Vikramorvaśīyam. Bombay: Mahendra A. Sheth, A. R. Sheth 

& Co. https://ia903203.us.archive.org/5/items/in.ernet.dli.2015.406533/2015.406533.The-

Vikramorvasiyam.pdf. 

KALE, P. 1974. The Theatric Universe : a study of the Nāṭyaśāstra. Bombay: Popular Prakashan. 

KOMITO, D. R. (éd.), SAINT-GUILY C. (éd.), RINTCHEN S. (éd.), et DORDJE T. (éd). 2001. Psychologie 

bouddhiste de la vacuité : les soixante-dix versets sur la vacuité. Huy, Belgique: Kunchab. 

LAWERGREN, B. 1994. “Buddha as a Musician: An Illustration of a Jātaka Story”. Artibus Asiae, n° 54 

(3/4), 1994, p. 226-240. 

LINGAT, R. 1989. Aśoka - La Fonction Royale à Ceylan. Edité par Gérard FUSSMAN et Eric MEYER. Paris: 

Editions de l’Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales. 

LOTH, A.-M. 1972. La vie publique et privée dans l’Inde ancienne (IIe siècle av J.-C. - VIIIe siècle environ), 

Fascicule IX “Les Bijoux”. (Art et Archéologie.) Paris: Publications du Musée Guimet, Presses 

Universitaires de France. 

MANASSERO, N. 2013. “Celto-Iranica : The strange case of a carnyx in Parthian Nisa”. Etudes Celtiques, 

vol. 39, 2013. p. 61-86. 

MARCEL-DUBOIS, C. 1937. “Notes sur les instruments de musique figurés dans l’art plastique de l’Inde 

ancienne”. Revue des arts asiatiques, vol. 11, n° 1, 1937, p. 36-49. 

———. 1941. Les Instruments de Musique de l’Inde Ancienne. Paris: Presses Universitaires de France. 

McCRINDLE, J.W. (tr.). 1879. The Commerce and Navigation of the Erythraean Sea ; Being a Translation 

of the Periplus Maris Erythraei by an Anonymous Writer, and of Arrian’s Account of the Voyage of 

Nearkhos, from the Mouth of the Indus to the Head of the Persian Gulf. London: Trübner & Co. 

https://books.google.fr/books?id=-Bx-

LpeYgpkC&dq=spikenard+nidia&lr=&hl=fr&source=gbs_navlinks_s. 

https://ia903203.us.archive.org/5/items/in.ernet.dli.2015.406533/2015.406533.The-Vikramorvasiyam.pdf
https://ia903203.us.archive.org/5/items/in.ernet.dli.2015.406533/2015.406533.The-Vikramorvasiyam.pdf


163 
 

163 
 

MIGME CHÖDRÖN, G. K. (tr.). 2001. Mahāprajñāpāramitāśāstra. Wisdomlib. E-book. 

https://www.wisdomlib.org/buddhism/book/maha-prajnaparamita-sastra/d/doc225349.html. 

MILLIGAN, Matthew D. 2019. “The Economic Power of Women in Early South Asian Buddhism”. The 

Indian Economic & Social History Review, vol. 56, n° 1, 2019, p. 53-76.  

MISHRA, T. N. 2007. Feminine Beauty in Indian Art and Literature. New Delhi: D.K. Printworld. 

MITRA, D. 1971. Buddhist Monuments. Calcutta: Sahitya Samsad. 

https://archive.org/details/BuddhistMonuments. 

MYER, P. R. 1966. “Again the Kanishka Casket”. The Art Bulletin, n° 48 (3/4), 1966, p. 396-403.  

OSTO, D. 2008. Power, wealth and women in Indian Mahāyāna Buddhism: the Gaṇḍavyūha-sūtra. 

(Routledge critical studies in Buddhism.) London ; New York: Routledge. 

PERI, N. 1917. “Hârîtî, la Mère-de-démons”. Bulletin de l’Ecole française d’Extrême-Orient, vol. 17, n° 

1, 1917, p. 1-102. 

POONACHA, K. P. 2011. Excavations at Kanaganahalli. New Delhi: The Director General Archeological 

Survey of India. 

POSTEL, M. 1989. Ear Ornaments of Ancient India. (Project for Indian Cultural Studies, Publication II.) 

Bombay: Franco-Indian Pharmaceuticals. 

POWERS, J. 2010. « You’re Only as Good as You Look : Indian Buddhist Associations of Virtue and 

Physical Appearance ». in: KEOWN, D. (éd.), POWERS, J. (éd.) et PREBISH, C. S. (éd.). 2010. Destroying 

Mara forever: Buddhist ethics essays in honor of Damien Keown. Ithaca, N.Y: Snow Lion Publications. 

« Pre-Angkorian Harp - Site de sounds of Angkor ! ». 

https://www.soundsofangkor.org/english/ancient-music/harp-pre-angkorian/. 

PRZYLUSKI, J. (tr.). 1923. La Légende de l’Empereur Açoka (Açoka-avadāna) dans les textes indiens et 

chinois. (Annales du Musée Guimet, Bibliothèque d’Etudes, tome 31.) Paris: Paul Geuthner. 

https://archive.org/details/lalegendedelempe00przy/page/n11/mode/2up 

QUINTANILLA, S. R. 2007. History of Early Stone Sculpture at Mathura, ca. 150 BCE-100 CE. (Studies in 

Asian Art and Archaeology, vol. XXV.) Leiden: Brill. 

———. 2017. “Transformations of Identity and the Buddha’s Infancy Narratives at Kanaganahalli”. 

Archives of Asian Art, vol. 67, n° 1, 2017, p. 111-142. 

RAGOTHAMANYENNAMALLI. 2013. « Who Are the Dancers in the Bharhut Sculpture? » 

Bharathanatyam and the Worldwide Web (blog). 

https://sangeethas.wordpress.com/2013/04/25/who-are-the-dancers-in-the-bharhut-sculpture/. 

RAY, H. P. (éd.). 2010. Sanghol and the Archaeology of Punjab. New Delhi: Aryan Books International. 

RHYS DAVIDS, T.W. (tr.). 1878. Buddhist Birth-Stories (Jataka Tales). London: George Routledge & Sons 

Ltd. https://archive.org/details/buddhistbirth00daviuoft/page/n1/mode/2up. 

ROBERTS, P. A. (tr.). 2021. The Stem Array |Gaṇḍavyūha. Toh 44-45, Degé Kangyur, vol. 37 (phal chen, 

ga), folios 274.b–396.a; vol. 38 (phal chen, a), folios 1.b–363.a. éd. 84000. 

https://read.84000.co/translation/toh44-45.html. 



164 
 

164 
 

ROMEYER-DHERBEY, G. 1991. “Voir et toucher Le problème de la prééminence d’un sens chez Aristote”. 

Revue de Métaphysique et de Morale, vol. 96, n° 4, 1991, p. 437-454. 

ROTMAN, A. (tr.). 2008. Divine Stories: Divyāvadāna. Vol. I & II. (Classics of Indian Buddhism.) Boston: 

Wisdom Publications. 

SABO, T. 2017. “Plotinus and Buddhism”. Philosophy East and West, vol. 67, n° 2, 2017, p. 494-505. 

SAYADAW, M. 1991. The Great Chronicles of Buddhas. Singapore: Tipitaka Nikaya Sasana Organization. 

https://archive.org/details/the-great-chronicles-of-buddhas-singapore-version/page/n1/mode/2up. 

SCHOPEN, G. 2004. Buddhist monks and business matters: still more papers on monastic Buddhism in 

India. (Studies in the Buddhist traditions.) Honolulu: University of Hawai’i Press. 

———. 2014. Buddhist nuns, monks, and other worldly matters: recent papers on monastic Buddhism 

in India. (Studies in the Buddhist traditions.) Honolulu: University of Hawaiʻi Press. 

———. 2015. “The Fragrance of the Buddha, the Scent of Monuments, and the Odor of Images in Early 

India”. Bulletin de l’Ecole française d’Extrême-Orient, vol. 101, n° 1, 2015, p. 11-30. 

SENSABAUGH, D. A. 2017. “Footprints of the Buddha”. Yale University Art Gallery Bulletin, 2017, p. 

84-89. 

SHAW, M. E. 2006. Buddhist Goddesses of India. Princeton: Princeton Univ. Press. 

———. 2009. « Magical Lovers, Sisters, and Mothers - Yakṣiṇī Sādhana in Tantric Buddhism ». in: 

HUMES, C. A. (éd.) et MCDERMOTT, R. F. (éd.). 2009. Breaking Boundaries with the Goddess: New 

Directions in the Study of Shaktism. New Delhi: Manohar Publ. 

https://fr.scribd.com/document/355665978/Miranda-Shaw-Magical-Lovers-Sisters-and-Mothers-

Yaksini-Sadhana-in-Tantric-Buddhism. 

SINGH, A. 2014. “Women’s world: artistes, courtesans and wives in Early India”. Proceedings of the 

Indian History Congress, n° 75, 2014, p. 99-106.  

SKILLING, P. 2001. "Nuns, Laywomen, Donors, Goddesses: Female Roles in Early Indian Buddhism." 
Journal of the International Association of Buddhist Studies, vol. 24, n° 2, 2001, p. 241-274.   
SKILLING, P. 2017. “Ānisaṃsa : Merit, Motivation and Material Culture”. Édité par Bhikkhu KL 

DHAMMAJOTI. Journal of Buddhist Studies, vol. XIV, 2017, p. 1-56. 

SRINIVASAN, D. M. 2005. “The Mauryan Gaṇikā from Dīdārgañj (Pāṭaliputra)”. East and West, vol. 55, 

No. 1/4, December 2005, p. 345-362. 

https://www.jstor.org/stable/29757653?casa_token=FKFax0Y1MoIAAAAA%3AN9Cu8971VxWPkpIO

mirLA2mo8QnZj5jJa7s2Jfq2_Jts1Wu8KIp5YecO9kbfcDvDcaX6Ht_NG4TIQT4VEXm-

ecsJZPXyfRT3tn1tU2TkYjbwKFKuBqpCrQ&seq=1 

STONE, E. R. 2004. “A Buddhist Incense Burner from Gandhara”. Metropolitan Museum Journal, n° 39, 

2004, p. 9-99. 

STRONG, J. S. 1977. “ Gandhakuṭī : The Perfumed Chamber of the Buddha”. History of Religions. vol. 

16, n° 4, 1977, p. 390-406. 

——— (tr.). 1989. The legend of King Aśoka: a study and translation of the Aśokāvadāna. (Princeton 

library of Asian translations.) Princeton, NJ: Princeton Univ. Press. 



165 
 

165 
 

———. 1994. The Legend and Cult of Upagupta: Sanskrit Buddhism in North India and Southeast Asia. 

Delhi: Motilal Banarsidass. 

« Sutta Central: Early Buddhist Texts, Translations, and Parallels ». https://legacy.suttacentral.net/. 

TANABE, T. 2020. « The Transmission of Dionysiac Imagery to Gandhāran Buddhist Art ». in: RIENJANG, 

W. (éd.), STEWART (éd.), Oxford University (éd.). 2019. The Global Connections of Gandharan Art: 

Proceedings of the Third International Workshop of the Gandhāra Connections Project, University of 

Oxford, 18th-19th March, 2019. (Archaeopress Archaeology.) Oxford: Archaeopress Publishing Ltd. 

TAWNEY, C. H. (tr.), et PENZER, N. M. (éd.). 2014. The Ocean of Story : Being C. H. Tawney’s Translation 

of Somadevas’s [i.e. Somadeva’s] Kathā Sarit Sāgara, or, Ocean of Streams of Story. Delhi: B.R. Pub. 

Corp. 

TAWNEY, C. H. (tr.). 1891. The Mālavikāgnimitram. Calcutta: Thacker, Spink and Co, Publ. of the 

Calcutta University. 

https://ia801600.us.archive.org/21/items/in.ernet.dli.2015.283495/2015.283495.The-

Malavikagnimitra.pdf. 

TEGCHOK, J., et CARLIER, S. 2012. Insight into Emptiness. Éd. Thubten Chodron. Boston: Wisdom Publ. 

« The Pali Tipitaka ». https://tipitaka.org/. 

TISSOT, F. 1987. Les Arts anciens du Pakistan et de l’Afghanistan. (Les Grandes étapes de l’art.) Paris: 

Desclée de Brouwer. 

TISSOT, F., et LOTH, A.-M. 1985. Gandhâra. La vie publique et privée dans l’Inde Ancienne (2e série). 

Paris: Librairie d’Amérique et d’Orient Jean Maisonneuve. 

TOURNIER, V. 2017. La formation du Mahāvastu: et la mise en place des conceptions relatives à la 

carrière du bodhisattva. (Monographie 195.) Paris: École française d’Extrême-Orient. 

———. 2020. « Stairway to Heaven and the Path to Buddhahood: Donors and Their  Aspirations in 

Fifth- and Sixth-Century Ajanta ». in: ELTSCHINGER, V. (éd.) et PECCHIA, C. (éd.). 2020. Mārga: Paths 

to Liberation in South Asian Buddhist Traditions. Vienna: Austrian Academy of Sciences Press. 

VAJIRA, S. (tr.), et STORY, F. (tr.). 2013. Maha-parinibbana Sutta : Last Days of the Buddha (DN16). 

Access to Insight (BCBS Edition). http://www.accesstoinsight.org/tipitaka/dn/dn.16.1-6.vaji.html. 

VARADPANDE, M.L. 2006. Woman in Indian Sculpture. New Delhi: Abhinav Publication. 

VOGEL, J.-P. 1930. La Sculpture de Mathurâ. (Ars Asiatica, XV.) Paris ; Bruxelles: Les Editions G. Van 

Oest. 

———. s.d. The Woman and Tree or śālabhañjikā in Indian Literature and Art. Ex Actorum Orientalium 

volumine VII excerptum. 

WALSHE, M. (tr.). 1995. The Long Discourses of the Buddha: A Translation of the Dīgha Nikāya. (The 

Teachings of the Buddha.) Boston: Wisdom Publications. 

WALTERS, J. S. (tr.). 2018. Legends of the Buddhist Saints - Apadānapāli. Whitman College. E-book. 

http://apadanatranslation.org/. 

Weil, S. 1991. La Pesanteur et la Grâce. Paris: Librairie Plon. 

https://ia801600.us.archive.org/21/items/in.ernet.dli.2015.283495/2015.283495.The-Malavikagnimitra.pdf
https://ia801600.us.archive.org/21/items/in.ernet.dli.2015.283495/2015.283495.The-Malavikagnimitra.pdf


166 
 

166 
 

WILSON, L. 1996. Charming cadavers: horrific figurations of the feminine in Indian Buddhist 

hagiographic literature. (Women in culture and society.) Chicago, IL; London: University of Chicago 

Press. 

« Wisdom Lib ». https://www.wisdomlib.org/. 

YAMAMOTO, K. (tr.), et PAGE, Tony, (éd.). 2007. The Mahayana Mahaparinirvana Sutra, translated 

into English from Dharmakshema’s Chinese version (Taisho Tripitaka, Vol.12, No.374). E-book. 

https://www.nirvanasutra.net/convenient/Mahaparinirvana_Sutra_Yamamoto_Page_2007.pdf. 

YAMANO, C. 2013. “The Yakṣiṇī-sādhana in the Kakṣapuṭa-tantra : Introduction, Critical Edition, and 

Translation”. Journal of the International College for Postgraduate Buddhist Studies, Vol. XVII, 2013, p. 

61-118. 

ZIN, M. 2018. The Kanaganahalli Stūpa : An analysis of the 60 massive slabs covering the dome. New 

Delhi: Aryan Books International. 

ZYSK, K. 2021. “From symposion to goṣṭhī: The Adaptation of a Greek Social Custom in Ancient India”. 
Studia Orientalia Electronica, vol. 9, n° 1, 2021, p. 83-111. 


